
THIỆN PHÚC 

 

 

 

 

 

 

 

 

SƠ LƯỢC VỀ PHẬT GIÁO 

MẬT TÔNG TÂY TẠNG 

(SUMMARIES OF THE TIBETAN 

ESOTERIC BUDDHISM) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

•  

•  

•  

• Copyright © 2026 by Ngoc Tran. All rights reserved. 

• No part of this work may be reproduced or transmitted in any form or by 

any means, electronic or mechanical, including photocopying and 

recording, or by any information storage or retrieval system without the 

prior written permission of the author, except for the inclusion of brief 

quotations. However, staff members of Vietnamese temples who want to 

reprint this work for the benefit of teaching of the Buddhadharma, please 

contact Ngoc Tran at (714) 778-2832. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 2 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Mục Lục 

  

Mục 

Lục                                                                                                                           

                            3 

Lời Ðầu 

Sách                                                                                                                         

               5 

Phần Một: Tổng Quan Về Ðức Phật & Ðạo 

Phật                                               11 

Chương Một: Ðức Phật Lịch Sử Thích Ca Mâu 

Ni                                                           13 

Chương Hai: Tóm Lược Về Ðạo 

Phật                                                                                       21 

Chương Ba: Vũ Trụ-Nhân-Duyên Sanh Theo Quan Ðiểm Phật 

Giáo                   39 

Chương Bốn: Nhân Sinh Quan Phật 

Giáo                                                                             49 

Chương Năm: Thế Giới Ta Bà & Thế Giới Của Chúng Ta Hôm 

Nay               55 

Chương Sáu: Tổng Quan Về Tông Phái Phật Giáo Trong Buổi 

Sơ Thời                           59 

Chương Bảy: Các Trường Phái Trong Phật 

Giáo                                                           63 

  

Phần Hai: Tóm Lược Về Phật Giáo Mật Tông Tây 

Tạng                                 71 



 3 

Chương Tám: Tổng Quan Về Phật Giáo Tây 

Tạng                                                      73 

Chương Chín: Những Trường Phái Có Liên Hệ Với Mật 

Tông                                               75 

Chương Mười: Kim Cang Thừa: Phật Giáo Mật Tông Tây 

Tạng                                             85 

Chương Mười Một: Lịch Sử Phát Triển Phật Giáo Tây 

Tạng                                                89 

Chương Mười Hai: Những Tỳ Kheo và Học Giả Nổi Tiếng & Có Công Trong 

Thời Kỳ Truyền Bá Phật Giáo Ðầu Tiên Tại Tây 

Tạng                                                         97 

• Chương Mười Ba: Những Tỳ Kheo và Học Giả Nổi Tiếng & Có Công 

Trong Thời Kỳ Truyền Bá Phật Giáo Lần Thứ Hai Tại Tây 

Tạng                                                  107 

Chương Mười Bốn: Những Trường Phái Chính Trong Phật Giáo Tây 

Tạng                   125 

• Chương Mười Lăm: Các Trường Phái Vẫn Còn Tồn Tại Tại Tây 

Tạng                         131 

Chương Mười Sáu: Những Vì Sao Sáng Chói Trên Vòm Trời Phật Giáo Tây 

Tạng137 

Chương Mười Bảy: Sơ Lược Về Hiển Giáo & Mật 

Giáo                                                            147 

Chương Mười Tám: Mật Giáo Tạp Bộ & Mật Giáo Thuần 

Bộ                                          149 

Chương Mười Chín: Tóm Lược Về Phật Giáo Mật Tông Tây 

Tạng                                   153 

Chương Hai Mươi: Ngài A Nan Và Việc Kết Tập Mật Giáo Trong Hội Nghị 

Kết Tập Kinh Ðiển Lần Thứ 

Nhất                                                                                              163 

Chương Hai Mươi Mốt: Mật Giáo Ngũ 

Tạng                                                                                        167 

Chương Hai Mươi Hai: Danh Xưng Ðạt Lai Lạt Ma & Ban Thiền Lạt 

Ma                   175 

Chương Hai Mươi Ba: Thần Giám Hộ Trong Phật Giáo Mật Tông Tây 

Tạng         179 

Chương Hai MươiBốn:Phương Pháp Thực Hành Của Mật Giáo Chân Ngôn 

Thừa181 

Chương Hai Mươi Lăm: Tam Mật Hành Chân Ngôn 

Thừa                                      185 

Chương Hai Mươi Sáu: Sơ Lược Về Mạn Ðà La & Cúng Dường Mạn Ðà La 

Theo Truyền Thống Tây 

Tạng                                                                                                          195 

Chương Hai Mươi Bảy: Nhị Phái Mật 

Giáo                                                                       201 

• Chương Hai Mươi Tám: Ba Ðặc Tính Chính Trong Mật 

Giáo                                      203 



 4 

Chương Hai Mươi Chín: Lý Mật-Sự Mật Theo Quan Ðiểm Mật 

Giáo                205 

Chương Ba Mươi: Mật Chú: Các Âm Thanh Thiêng Liêng Trong Tu Tập 

Mật 

Giáo                                                                                                                         

                                                  207 

Chương Ba Mươi Mốt: Năm Lối Ðiều Thân Theo Phương Pháp Du 

Già          219 

Chương Ba Mươi Hai: Bảy Luân Xa Trong Tu Tập Thiền Pháp Du 

Già              221 

Chương Ba Mươi Ba: Ba Cấp Ðộ Kiến Thức Trong Phái Duy Thức Du 

Già                         223 

Chương Ba Mươi Bốn: Trường Phái Du Già Với Con Ðường Của Bốn Giai 

Ðoạn Ði Ðến Giải 

Thoát                                                                                                                     2

25 

Chương Ba Mươi Lăm: Quán Ðảnh Theo Kim Cương 

Thừa                                          227 

Chương Ba Mươi Sáu: Thủ Ấn Trong Trường Phái Kim Cang 

Thừa                     231 

Chương Ba Mươi Bảy: Bảy Tư Thế Của Ðức Tỳ Lô Giá 

Na                                                     233 

Chương Ba Mươi Tám: Tu Tập Sáu Pháp Mật Hành Của 

Naropa                                         235 

Chương Ba Mươi Chín: Tam Thân Phật Trong Triết Học Du 

Già                              237 

Chương Bốn Mươi: Bốn Tiến Trình Tiến Tới Phật Quả Theo Quan Ðiểm 

Chân Ngôn Thừa và Câu Sinh Khởi 

Thừa                                                                                                       245 

Chương Bốn Mươi Mốt: Phật Tỳ Lô Giá Na: Ðức Phật Ðặc Biệt Của Phật 

Giáo Mật 

Tông                                                                                                                        

                       249 

Chương Bốn Mươi Hai: Vị Trí Của Ðức Quán Thế Âm Trong Tu Tập Thiền 

Của Mật 

Giáo                                                                                                                         

         253 

• Chương Bốn Mươi Ba: Phổ Hiền Bồ Tát: A Ðề Phật & Hóa Thân Của 

“Chân Thân 

Phật”                                                                                                                 

               259 

Chương Bốn Mươi Bốn: Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát: Biểu Tượng Cho Trí Huệ 

Phật   265 

• Chương Bốn Mươi Lăm: Tam Thân Luận Theo Quan Ðiểm Mật Giáo: 

Chết-Thân Trung Hữu-Tái 



 5 

Sanh                                                                                                                  

     267   

• Chương Bốn Mươi Sáu: Tán Thán 21 Vị Hóa Thân Ðộ Mẫu Theo Truyền 

Thống Mật 

Tông                                                                                                                 

            299 

• Chương Bốn Mươi Bảy: Mật Pháp Cúng Dường Ðức Phật Theo Truyền 

Thống Mật Tông Tây 

Tạng                                                                                                                  

     303 

  

Phần Ba: Những Dòng Thiền Trung Hoa Từng Hoạt Ðộng Tại Tây Tạng 

Trong Buổi Sơ 

Thời                                                                                            321 

Chương Bốn Mươi Tám: Lịch Sử Phát Triển Thiền Tây 

Tạng                                                323 

• Chương Bốn Mươi Chín: Chư Thiền Ðức Hoằng Pháp Tại Tây Tạng Buổi 

Sơ Thời Trong Vùng Gần Hang Ðộng Ðôn 

Hoàng                                                                                  329 

• Chương Năm Mươi: Chư Thiền Ðức Thuộc Dòng Thiền Tứ Xuyên Hoằng 

Pháp Tại Tây Tạng Buổi Sơ 

Thời                                                                                                                  

     335 

• Chương Năm Mươi Mốt: Bốn Thiền Phái Hoằng Pháp Tại Tây Tạng Buổi 

Sơ Thời 

•          351 

• Chương Năm Mươi Hai: Chư Thiền Ðức Tây Tạng Thời Cận 

Ðại                                           369 

  

Phần Bốn: Phụ 

Lục                                                                                           377 

Phụ Lục A: Thiền Minh Sát Trong Truyền Thống Kim Cang 

Thừa                                            379 

• Phụ Lục B: Du Già 

Tông                                                                                                                

381 

• Phụ Lục C: Du Già 

Thiền                                                                                                                

387 

Phụ Lục D: Du Già Sư Ðịa 

Luận                                                                                                 389 

  

Tài Liệu Tham Khảo                                                                                        393 

  

Lời Ðầu Sách 



 6 

  

Theo Phật giáo, Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát triển đặc biệt nơi Chân 

Ngôn tông, thờ Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và Kim Cương Giới; đối lại 

với Hiển giáo. Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối 

tương quan nội tại của thế giới bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của 

tâm và vũ trụ, các phương thức được Mật giáo xử dụng trong các phép quán 

tưởng như sau: Thứ nhất là quán tưởng Mạn Ðà La. Mạn Ðà La có nghĩa là 

“vòng tròn,” “hội,” hay “hình.” Có nhiều loại Mạn Ðà La, nhưng có hai thứ 

thông thường nhất trong Mật giáo: hình kết hợp vẽ chân dung nhiều loại khác 

nhau, quỷ, thần, Phật và Bồ Tát, biểu thị năng lực, sức mạnh và các hoạt động 

chung trong các hình vuông tròn, và ngay tại trung tâm là Phật Tỳ Lô Giá Na, vị 

Phật Quang Minh Biến Chiếu; và một lược đồ tiêu biểu vài mẫu âm thiêng liêng 

của tiếng Phạn gọi là “bija” hay “chủng tử,” tiêu biểu cho các hình tượng. Thứ 

nhì là Chơn Âm. Chơn âm là các âm thiêng liêng như âm OM chẳng hạn, được 

truyền từ thầy sang đệ tử trong lúc khải thị. Khi tâm người đệ tử đã được điều 

hợp đúng đắn, người ta nói là các chấn động của biểu tượng ngôn ngữ này cùng 

với sự phối hợp của nó trong tâm thức của người khải thị để mở tâm thức của 

người đệ tử đến các chiều kích cao hơn. Thứ ba là Thủ Ấn. Ðây là điệu bộ của 

thân thể, đặc biệt là các cử động tượng trưng của bàn tay, được thực hiện để trợ 

giúp kêu gọi những tâm thái song hành nhất định của chư Phật và chư Bồ Tát. 

Mật giáo chia làm hai bộ. Thứ nhất là Mật Giáo Tạp Bộ. Phái Mật Giáo Tạp Bộ 

có kinh điển được dịch rất sớm vào thế kỷ thứ 4 sau Tây Lịch. Cát Hữu 

(Srimitra) người xứ Qui-Tư, một bộ lạc da trắng, đã dịch một vài bản kinh sang 

Hán văn. Ðó là những bùa chú thường gồm có một vài mật chú và những bài tán 

thần hay thánh ở thượng giới, nhưng thật ra chúng không thể đuợc xem như là 

biểu dương cho những ước vọng cao. Thứ nhì là Mật Giáo Thuần Bộ. Phái mà ta 

mệnh danh là Mật Giáo Thuần Bộ hay Thuần Mật khởi đầu với ba vị pháp sư Ấn 

Ðộ đến Trung Quốc vào thời nhà Ðường (713-765). Vị đầu tiên là Thiện Vô Úy, 

vị thứ hai là Kim Cương Trí, vị thứ ba là Bất Không, và vị thứ tư là Nhất Hành. 

Theo lịch sử Phật Giáo Tây Tạng, cuộc truyền giáo lần thứ nhất hay là giai đoạn 

truyền bá đầu tiên của Phật giáo đến Tây Tạng, bắt đầu với sự quang lâm của 

Liên Hoa Sanh và Santaraksita dưới triều đại Trisong Detsen. Ba vị ấy đã thiết 

lập Tịnh xá Phật giáo đầu tiên trong xứ Tây Tạng, gọi là Samye. Khi Phật giáo 

đã được phổ cập, số người Tây tạng du hành qua Ấn Ðộ tu học ngày càng gia 

tăng, và ngày càng có nhiều thầy dạy Phật pháp người Ấn Ðộ được đưa đến Tây 

Tạng. Văn phòng phiên dịch được thiết lập, và chánh phủ bắt đầu bảo trợ những 

sinh hoạt Phật giáo. Giai đoạn truyền bá Phật giáo đầu tiên chấm dứt khi vua 

Relbachen bị sát hại và Lang Darma lên ngôi (từ năm 838 đến năm 842). Sau 

khi lên ngôi, ông mở ra một cuộc ngược đãi đạo Phật và rút lại hết những tài trợ 

cho các thầy và những kế hoạch Phật giáo, nhưng chẳng bao lâu sau ông bị ám 

sát bởi một vị Tăng không có thiện cảm với ông tên là Belgi Dorje. Việc này 

đưa đến việc chấm dứt triều đại Yar Lung, và Phật giáo bị suy yếu. Việc chấm 

dứt này là khởi điểm cho việc truyền bá Phật giáo lần thứ hai khi A Ðể Sa đến 

Tây Tạng vào năm 1042. 

Vào giữa thế kỷ thứ V, Kim Cang Thừa, trường phái Phật giáo Mật tông Tây 

Tạng xuất hiện. Phái nầy phát triển từ trường phái Ðại thừa, nhưng coi việc thực 



 7 

hiện các nghi lễ là quan trọng như một phương pháp tâm lý để thu hút tín đồ. 

Căn bản giáo điển của truyền thống này là một tập hợp nhiều bài chú khác nhau, 

có lẽ được biên soạn vào những thế kỷ thứ sáu và thứ bảy, nhưng người ta cho 

rằng do Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni hay những vị Phật khác đã nói. Kim Cang 

Thừa cũng theo Bồ Tát đạo căn bản của Phật giáo Ðại thừa. Tuy nhiên, thừa này 

dạy những phương thức khác và cho rằng phương thức đó có thể rút ngắn thời 

gian đòi hỏi để đạt thành Phật quả, bao gồm những nghi lễ, dùng thủ ấn, dùng 

mạn đà la, và dùng pháp quán tưởng. Sự tu tập chủ yếu là “thiên thiền” (devata-

yoga), trong đó hành giả mường tượng mình là một vị Phật, có đầy đủ những 

phẩm chất tốt của một vị phật, đang tiến hành những hoạt động từ bi. Trường 

phái này nhấn mạnh vào tính bí mật và sự hữu hiệu của phương cách tu tập, 

thường thì trường phái đòi hỏi một người phải chịu phép quán đảnh từ một vị 

Thầy có đủ phẩm chất trước khi bước vào con đường tu tập theo Mật giáo. Kim 

Cang Thừa trở thành truyền thống thiền có ảnh hưởng lớn tại Tây Tạng và Mông 

Cổ, cũng như tại một vài trường phái Mật tông tại các xứ Ðông Á, gồm các 

trường phái Chân Ngôn tại Trung Hoa, Việt Nam và Nhật Bản. 

Có lẽ không nơi nào mà đạo Phật được tiếp nhận lại có thể dấy lên một ý thức 

lịch sử mới mẽ và mãnh liệt trong lòng người dân như ở Tây Tạng. Theo Giáo 

sư P.V. Bapat trong Hai Ngàn Năm Trăm Năm Phật Giáo, giống như lịch sử Ấn 

Ðộ bắt đầu được ghi bằng chữ viết từ thời vị vua hâm mộ Phật giáo, A Dục, lịch 

sử Tây Tạng cũng bắt đầu được viết ra từ triều đại vị hoàng đế tài hoa Sron-

btsan-sgam-po (sinh năm 617 sau Tây Lịch), người đầu tiên có ý tưởng đưa 

ngôn ngữ nói của Tây Tạng vào một hệ thống văn viết xử dụng các chữ cái 

nhằm giúp cho Phật giáo từ Ấn Ðộ dễ dàng đi vào đất nước của ông. Tuy nhiên, 

những tiếp xúc về văn hóa giữa Tây Tạng với thế giới Phật giáo chung quanh 

như Ấn Ðộ, Khotan, Mông Cổ, Trung Hoa, Miến Ðiện, vân vân, có lẽ đã có ít ra 

từ hai thế kỷ trước đó. Vào khoảng giữa thế kỷ thứ IX, sự phát triển của đạo 

Phật vào lúc nầy bỗng bị trở ngại vì vua Ral-pa-chen bị sát hại bởi những người 

ủng hộ người anh thất sủng là Glan-dar-ma. Ông nầy lên ngôi và trở thành kẻ 

thù công khai của Phật giáo Tây Tạng. Các tượng Phật bị đem chôn, các tu viện 

bị đóng cửa, các lễ nghi tôn giáo bị ngăn cấm và các tu sĩ bị buộc phải hoàn tục 

hay bị trục xuất ra khỏi nước. Tuy nhiên, ông nầy bị một tu sĩ giết chết vào năm 

841. 

Việc triệt hạ đạo Phật một cách tàn nhẫn của Glan-dar-ma đã đánh dấu một thời 

kỳ quyết định trong lịch sử chánh trị của Tây Tạng vì nó gióng lên hồi chuông 

báo tử cho nền quân chủ tại đây. Giới Tăng lữ bị trục xuất quay trở về Tây Tạng 

và trở nên mạnh mẽ hơn lúc nào hết. Những người kế vị của Glan-dar-ma thì 

ngày càng bạc nhược. Cuối cùng, người con trai của vị vua cuối của Lhasa là 

Dpal-hkhor-btsan (906-923) đã từ giả kinh đô để đi về miền Tây, tại đây ông tự 

phong là vị vua độc lập. Ông gom ba quận Ladakh, Spurang, và Guge dưới 

quyền cai trị của mình và sau đó chia ba quận nầy cho ba người con trai. Trong 

số những người kế vị ba nhánh hoàng gia nầy, người ta thấy có những người lỗi 

lạc, đã bảo trợ cho Phật giáo tại miền Tây bằng cách bảo trợ cho các tu sĩ, cử 

học giả Tây Tạng đến Kashmir nghiên cứu những phát triển mới của giáo lý, đẩy 

mạnh việc dịch thuật các văn bản Phạn ra tiếng Tây Tạng. Như vậy, mặc dù Phật 

giáo đã đến Tây Tạng dưới nhiều điều kiện rất thuận lợi, nhưng nó không mọc rễ 



 8 

được trên vùng đất lạ nầy một cách dễ dàng và mau chóng như mong muốn của 

vua Sron-btsan. Ðạo nầy phải bước vào một cuộc chiến không khoan nhượng 

trong khoảng ba thế kỷ với các tín ngưỡng Phon của người bản xứ. Ðạo Phật 

phải đánh tan những điều mê tín dị đoan, phải có những thỏa hiệp, phải thích 

nghi giáo lý của mình với những cổ tục kỳ lạ đã được lưu truyền từ thuở xa xưa 

trên vùng đất nầy, và phải chấp nhận những thất bại, mãi cho đến thời kỳ của 

Ðại sư A Ðể Sa vào thế kỷ thứ 11, cuối cùng Phật giáo có thể nói là trở thành 

quốc giáo của Tây Tạng. 

Như trên đã nói, cuộc sống và công việc của ngài A Ðể Sa tại Tây Tạng rất quan 

trọng cho sự phát triển Phật giáo tại nước nầy. Từ khi ông đến Tây Tạng thì Phật 

giáo nước nầy đã phát triển thành nhiều trường phái bản địa khác nhau. trong số 

nầy hình thức Phật giáo hỗn tạp và chưa cải cách ban đầu được gọi là Rnin-ma-

pa hay là trường phái Cũ với bốn tiểu phái chính. Các tín đồ của trường phái nầy 

thờ cúng Padmasambhava, xem đây là người sáng lập và là đạo sư của họ, họ tin 

tưởng vào sự ứng nghiệm của thần linh ma quỷ, họ thường được nhận biết qua 

chiếc mũ màu đỏ. Các giáo lý cải cách của A Ðể Sa, dựa trên truyền thống Du 

Già do Di Lặc và Vô trước sáng lập, dẫn đến sự hình thành của trường phái 

Bkah-gdams-pa bởi người đệ tử người Tây Tạng của ông là Hbrom-ston. 

Trường phái nầy có quan điểm tổng hợp của cả Tiểu Thừa lẫn Ðại Thừa, buộc 

các tu sĩ phải sống độc thân và không khuyến chuyện phù phép. Chính trên cơ 

sở của giáo lý nầy mà nhà cải cách vĩ đại của Tây Tạng là Tông Khách Ba vào 

thế kỷ thứ 14, đã lập nên trường phái Dge-lugs-pa, qua sự gạn lọc những nghi 

thức cầu kỳ của Bkah-gdams-pa và đang chiếm ưu thế trong Phật giáo Tây Tạng 

ngày nay cả về thế tục lẫn tâm linh, qua sự kế vị của các vị Ðạt Lai Lạt Ma 

(Dalai Lamas). 

• Quyển sách nhỏ có tựa đề “Sơ Lược Về Phật Giáo Tây Tạng” này không 

phải là một nghiên cứu chi tiết về sự phát triển của Phật Giáo tại Tây Tạng, 

mà nó chỉ viết rất tóm lược về sự phát triển cũng như những gì xảy ra cho 

đạo Phật trên đất nước này. Như trên đã nói, tại Tây Tạng, đạo Phật phải 

bước vào một cuộc chiến không khoan nhượng trong khoảng ba thế kỷ với 

các tín ngưỡng Phon của người bản xứ. Ðạo Phật phải đánh tan những điều 

mê tín dị đoan, phải có những thỏa hiệp, phải thích nghi giáo lý của mình 

với những cổ tục kỳ lạ đã được lưu truyền từ thuở xa xưa trên vùng đất này. 

Thật vậy, quyển sách nầy cũng đề cập đến sự phát triển tuy chậm mà chắc 

chắn này của Phật giáo cũng nhằm cho mọi người thấy rằng chân lý của đức 

Phật được dành cho mọi người, bất kể địa vị xã hội hoặc tầng lớp thu hút họ 

đi theo con đường dẫn đến giác ngộ và sự diệt khổ. Ðạo Phật thường xuyên 

tìm cách kết hợp chặt chẽ với phong tục địa phương và những đức tin đó 

được kết hợp với đời sống xã hội. Chính điều này đã làm cho Phật giáo rất 

ảnh hưởng và trở thành một truyền thống vô cùng đa dạng, tuy thế nó vẫn 

tìm cách giữ gìn cốt lõi giáo pháp của mình. Thông thường mà nói, Phật tử 

chúng ta cũng nên biết về lịch sử, sự tiến triển và những gì đã và đang xảy 

ra trong tôn giáo mà mình đang theo. Chính vì thế mà mặc dù hiện tại đã có 

quá nhiều sách viết về đức Phật và Phật giáo, tôi cũng mạo muội biên soạn 

tập sách “Sơ Lược Về Phật Giáo Tây Tạng” bằng song ngữ Việt Anh nhằm 

phổ biến cho Phật tử ở mọi trình độ, đặc biệt là những người sơ cơ, hy vọng 



 9 

sự đóng góp nhỏ nhoi này sẽ giúp cho Phật tử hiểu biết thêm về sự phát 

triển của đạo Phật, không riêng ở Việt Nam, mà ở khắp mọi nơi trên thế 

giới, trong suốt chiều dài lịch sử gần 26 thế kỷ. Hy vọng rằng tất cả chúng 

ta đều có thể có được một cuộc sống mẫu mực như những Phật tử tiêu biểu 

trong quá khứ trên thế giới nhằm giúp dẫn đến một cuộc sống an lạc và 

hạnh phúc cho chính mình. 

  

Cẩn đề, 

Thiện Phúc 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 10 

  

  

  

  

  

  

  

1 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Phần Một 

Tổng Quan Về 

Ðức Phật & Ðạo Phật 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 11 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Một 

  

Ðức Phật Lịch Sử Thích Ca Mâu Ni 

  

Ðức Phật Lịch Sử là đấng đã hoàn toàn đạt tới Chánh đẳng Chánh giác. Vì thiếu 

thông tin và sự kiện cụ thể chính xác nên bây giờ chúng ta không có niên đại 

chính xác liên quan đến cuộc đời của Ðức Phật. Người Ấn Ðộ, nhất là những 

người dân ở vùng Bắc Ấn, thì cho rằng Ðức Phật nhập diệt khoảng 100 năm 

trước thời vua A Dục. Tuy nhiên, các học giả cận đại đều đồng ý rằng Ngài đã 

được đản sanh vào khoảng hậu bán thế kỷ thứ bảy trước Tây lịch và nhập diệt 80 

năm sau đó. Phật là Ðấng Chánh Biến Tri, đản sanh vào năm 623 trước Tây lịch, 

tại miền bắc Ấn Ðộ, bây giờ là xứ Népal, một nước nằm ven sườn dãy Hy Mã 

Lạp Sơn, trong vườn Lâm Tỳ Ni trong thành Ca Tỳ la Vệ, vào một ngày trăng 

tròn tháng tư. Cách đây gần 26 thế kỷ dòng họ Thích Ca là một bộ tộc kiêu hùng 

của dòng Sát Ðế Lợi trong vùng đồi núi Hy Mã Lạp Sơn. Tên hoàng tộc của 

Ngài là Siddhartha, và họ của Ngài là Gautama, thuộc gia đình danh tiếng 

Okkaka của thị tộc Thái Dương. Dòng họ nầy có một đức vua hiền đức là vua 

Tịnh Phạn, dựng kinh đô ở Ca Tỳ La Vệ, vị chánh cung của đức vua nầy là 

hoàng hậu Ma Gia. Khi sắp lâm bồn, theo phong tục thời ấy, hoàng hậu xin phép 

đức vua trở về nhà song thân mình ở một kinh thành khác, đó là Devadaha để 

sanh nở. Giữa đường hoàng hậu muốn nghỉ ngơi trong vường Lâm Tỳ Ni, một 

khu vườn tỏa ngát hương hoa, trong lúc ong bướm bay lượn và chim muông đủ 

sắc màu ca hót như thể vạn vật đều sẳn sàng chào đón hoàng hậu. Vừa lúc bà 

đứng dưới một tàng cây sala đầy hoa và vin lấy một cành đầy hoa, bà liền hạ 

sanh một hoàng tử, là người sau nầy trở thành Ðức Phật Cồ Ðàm. Ðó là ngày 

rằm tháng tư năm 623 trước Tây lịch. Vào ngày lễ đặt tên, nhiều vị Bà La Môn 

thông thái được mời đến hoàng cung. Một ẩn sĩ tên A Tư Ðà tâu với vua Tịnh 

Phạn rằng sẽ có hai con đường mở ra cho thái tử: một là thái tử sẽ trở thành vị 



 12 

Chuyển Luân Thánh Vương, hoặc thái tử sẽ xuất thế gian để trở thành một Bậc 

Ðại Giác. A Tư Ðà đặt tên thái tử là Sĩ Ðạt Ða, nghĩa là “người đạt được ước 

nguyện.” Thoạt tiên đức vua hài lòng khi nghe điều nầy, nhưng về sau ngài lo 

ngại về lời tiên đoán rằng thái tử sẽ xuất thế và trở thành một vị ẩn sĩ không nhà. 

Tuy nhiên hoan lạc liền theo bởi sầu bi, chỉ bảy ngày sau khi hoàng tử chào đời, 

hoàng hậu Ma Gia đột ngột từ trần. Thứ phi Ba Xà Ba Ðề, cũng là em gái của 

hoàng hậu, đã trở thành người dưỡng mẫu tận tụy nuôi nấng thương yêu hoàng 

tử. Dù sống trong nhung lụa, nhưng tánh tình của thái tử thật nhân từ. Thái tử 

được giáo dục hoàn hảo cả kinh Vệ Ðà lẫn võ nghệ. Một điều kỳ diệu đã xãy ra 

trong dịp lễ Hạ Ðiền vào thời thơ ấu của Ðức Phật. Ðó là kinh nghiệm tâm linh 

đầu đời mà sau nầy trong quá trình tìm cầu chân lý nó chính là đầu mối đưa ngài 

đến giác ngộ. Một lần nhân ngày lễ Hạ Ðiền, nhà vua dẫn thái tử ra đồng và đặt 

thái tử ngồi dưới gốc cây đào cho các bà nhũ mẫu chăm sóc. Bởi vì chính nhà 

vua phải tham gia vào lễ cày cấy, nên khi thái tử thấy phụ vương đang lái chiếc 

cày bằng vàng cùng với quần thần. Bên cạnh đó thái tử cũng thấy những con bò 

đang kéo lê những chiếc ách nặng nề và các bác nông phu đang nhễ nhại mồ hôi 

với công việc đồng áng. Trong khi các nhũ mẫu chạy ra ngoài nhập vào đám 

hội, chỉ còn lại một mình thái tử trong cảnh yên lặng. Mặc dù tuổi trẻ nhưng trí 

khôn của ngài đã khôn ngoan. Thái tử suy tư rất sâu sắc về cảnh tượng trên đến 

độ quên hết vạn vật xung quanh và ngài đã phát triển một trạng thái thiền định 

trước sự kinh ngạc của các nhũ mẫu và phụ vương. Nhà vua rất tự hào về thái tử, 

song lúc nào ngài cũng nhớ đến lời tiên đoán của ẩn sĩ A Tư Ðà. Ngài vây bao 

quanh thái tử bằng tất cả lạc thú và đám bạn trẻ cùng vui chơi, rất cẩn thận tránh 

cho thái tử không biết gì về sự đau khổ, buồn rầu và chết chóc. Khi thái tử được 

16 tuổi vua Tịnh Phạn sắp xếp việc hôn nhân cho ngài với công chúa con vua 

Thiện Giác là nàng Da Du Ðà La. Trước khi xuất gia, Ngài có một con trai là La 

Hầu La. Măc dù sống đời nhung lụa, danh vọng, tiền tài, cung điện nguy nga, vợ 

đẹp con ngoan, ngài vẫn cảm thấy tù túng như cảnh chim lồng cá chậu. Một hôm 

nhân đi dạo ngoài bốn cửa thành, Thái tử trực tiếp thấy nhiều cảnh khổ đau của 

nhân loại, một ông già tóc bạc, răng rụng, mắt mờ, tai điếc, lưng còng, nương 

gậy mà lê bước xin ăn; một người bệnh nằm bên lề rên xiết đau đớn không cùng; 

một xác chết sình chương, ruồi bu nhặng bám trông rất ghê tởm; một vị tu khổ 

hạnh với vẻ trầm tư mặc tưởng. Những cảnh tượng nầy làm cho Thái tử nhận 

chân ra đời là khổ. Cảnh vị tu hành khổ hạnh với vẻ thanh tịnh cho Thái tử một 

dấu chỉ đầu tiên trên bước đường tìm cầu chân lý là phải xuất gia. Khi trở về 

cung, Thái tử xin phép vua cha cho Ngài xuất gia làm Tăng sĩ nhưng bị vua cha 

từ chối. Dù vậy, Thái tử vẫn quyết chí tìm con đường tu hành để đạt được chân 

lý giải thoát cho mình và chúng sanh. Quyết định vô tiền khoáng hậu ấy làm cho 

Thái tử Sĩ Ðạt Ða sau nầy trở thành vị giáo chủ khai sáng ra Ðạo Phật. Năm 29 

tuổi, một đêm Ngài dứt bỏ đời sống vương giả, cùng tên hầu cận là Xa Nặc 

thắng yên cương cùng trốn ra khỏi cung, đi vào rừng xâu, xuất gia tầm đạo. Ban 

đầu, Thái tử đến với các danh sư tu khổ hạnh như Alara Kalama, Uddaka 

Ramaputta, những vị nầy sống một cách kham khổ, nhịn ăn nhịn uống, dãi nắng 

dầm mưa, hành thân hoại thể. Tuy nhiên ngài thấy cách tu hành như thế không 

có hiệu quả, Ngài khuyên nên bỏ phương pháp ấy, nhưng họ không nghe. Thái 

tử bèn gia nhập nhóm năm người tu khổ hạnh và ngài đi tu tập nhiều nơi khác, 



 13 

nhưng đến đâu cũng thấy còn hẹp hòi thấp kém, không thể giải thoát con người 

hết khổ được. Thái tử tìm chốn tu tập một mình, quên ăn bỏ ngủ, thân hình mỗi 

ngày thêm một tiều tụy, kiệt sức, nằm ngã trên cỏ, may được một cô gái chăn 

cừu đổ sữa cứu khỏi thần chết. Từ đó, Thái tử nhận thấy muốn tìm đạo có kết 

quả, cần phải bồi dưỡng thân thể cho khỏe mạnh. Sau sáu năm tầm đạo, sau lần 

Thái tử ngồi nhập định suốt 49 ngày đêm dưới cội Bồ Ðề bên bờ sông Ni Liên 

tại Gaya để chiến đấu trong một trận cuối cùng với bóng tối si mê và dục vọng. 

Trong đêm thứ 49, lúc đầu hôm Thái tử chứng được túc mệnh minh, thấy rõ 

được tất cả khoảng đời quá khứ của mình trong tam giới; đến nửa đêm Ngài 

chứng được Thiên nhãn minh, thấy được tất cả bản thể và nguyên nhân cấu tạo 

của vũ trụ; lúc gần sáng Ngài chứng được Lậu tận minh, biết rõ nguồn gốc của 

khổ đau và phương pháp dứt trừ đau khổ để được giải thoát khỏi luân hồi sanh 

tử. Thái tử Sĩ Ðạt Ða đã đạt thành bậc Chánh Ðẳng Chánh Giác, hiệu là Thích 

Ca Mâu Ni Phật. Ngày thành đạo của Ngài tính theo âm lịch là ngày mồng tám 

tháng 12 trong lúc Sao Mai bắt đầu ló dạng. Ðức Phật nói: “Ta không phải là vị 

Phật đầu tiên ở thế gian nầy, và cũng không phải là vị Phật cuối cùng. Khi thời 

điểm đến sẽ có một vị Phật giác ngộ ra đời, Ngài sẽ soi sáng chân lý như ta đã 

từng nói với chúng sanh.” Hai tháng sau khi thành đạo, Ðức Phật giảng bài pháp 

đầu tiên là bài Chuyển Pháp Luân cho năm vị đã từng tu khổ hạnh với Ngài tại 

Vườn Nai thuộc thành Ba La Nại. Trong bài nầy, Ðức Phật dạy: “Tránh hai cực 

đoan tham đắm dục lạc và khổ hạnh ép xác, Như Lai đã chứng ngộ Trung Ðạo, 

con đường đưa đến an tịnh, thắng trí, giác ngộ và Niết Bàn. Ðây chính là Bát 

Thánh Ðạo gồm chánh kiến, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh 

mạng, chánh tinh tấn, chánh niệm và chánh định.” Kế đó Ngài giảng Tứ Diệu 

Ðế hay Bốn Sự Thật Cao Thượng: “Khổ, nguyên nhân của Khổ, sự diệt khổ và 

con đường đưa đến sự diệt khổ.” Liền sau đó, tôn giả Kiều Trần Như chứng quả 

Dự Lưu và bốn vị còn lại xin được Ðức Phật nhận vào hội chúng của Ngài. Sau 

đó Ðức Phật giảng cho Yasa, một công tử vùng Ba La Nại và 54 người bạn khác 

của Yasa, tất cả những vị nầy đều trở thành các bậc A La hán. Với sáu mươi đệ 

tử đầu tiên, Ðức Phật đã thiết lập Giáo Hội và Ngài đã dạy các đệ tử: “Ta đã 

thoát ly tất cả các kiết sử của cõi Trời người, chư vị cũng được thoát ly. Hãy ra 

đi, này các Tỳ Kheo, vì lợi ích cho mọi người, vì hạnh phúc cho mọi người, vì 

lòng bi mẫn thế gian, vì lợi ích, an lạc và hạnh phúc của chư Thiên và loài 

người. Hãy thuyết pháp hoàn thiện ở phần đầu, hoàn thiện ở phần giữa, hoàn 

thiện ở phần cuối, hoàn hảo cả về ý nghĩa lẫn ngôn từ. Hãy tuyên bố đời sống 

phạm hạnh hoàn toàn đầy đủ và thanh tịnh.” Cùng với những lời nầy, Ðức Phật 

đã truyền các đệ tử của Ngài đi vào thế gian. Chính Ngài cũng đi về hướng Ưu 

Lâu Tần Loa (Uruvela). Nơi đây Ngài đã nhận 30 thanh niên quý tộc vào Tăng 

Ðoàn và giáo hóa ba anh em tôn già Ca Diếp, chẳng bao lâu sau nhờ bài thuyết 

giảng về lửa thiêu đốt, các vị nầy đều chứng quả A La Hán. Sau đó Ðức Phật đi 

đến thành Vương Xá (Rajagaha), thủ đô nước Ma Kiệt Ðà (Magadha) để viếng 

thăm vua Tần Bà Sa La (Bimbisara). Sau khi cùng với quần thần nghe pháp, nhà 

vua đã chứng quả Dư Lưu và thành kính cúng dường Ðức Phật ngôi Tịnh Xá 

Trúc Lâm, nơi Ðức Phật và Tăng chúng cư trú trong một thời gian dài. Tại đây 

hai vị đại đệ tử Xá Lợi Phất (Sariputra) và Mục Kiền Liên (Maggallana) đã được 

nhận vào Thánh chúng. Tiếp đó Ðức Phật trở về thành Ca Tỳ La Vệ và nhận con 



 14 

trai La Hầu La và em khác mẹ là Nan Ðà vào Giáo Hội. Từ giả quê hương, Ðức 

phật trở lại thành Vương Xá và giáo hóa cho vị trưởng giả tên là Cấp Cô Ðộc. 

Nơi đây vị nầy đã dâng cúng Tịnh Xá Kỳ Viên.  Từ sau khi đạt giác ngộ vào 

năm 35 tuổi cho đến khi Ngài nhập Niết Bàn vào năm 80 tuổi, Ngài thuyết giảng 

suốt những năm tháng đó. Chắc chắn Ngài phải là một trong những người nhiều 

nghị lực nhất chưa từng thấy: 45 năm trường Ngài giảng dạy ngày đêm, và chỉ 

ngủ khoảng hai giờ một ngày. Suốt 45 năm, Ðức Phật truyền giảng đạo khắp nơi 

trên xứ Ấn Ðộ. Ngài kết nạp nhiều đệ tử, lập các đoàn Tăng Già, Tỳ Kheo và Tỳ 

Kheo Ni, thách thức hệ thống giai cấp, giảng dạy tự do tín ngưỡng, đưa phụ nữ 

lên ngang hàng với nam giới, chỉ dạy con đường giải thoát cho dân chúng trên 

khắp các nẻo đường. Giáo pháp của Ngài rất đơn giản và đầy ý nghĩa cao cả, 

loại bỏ các điều xấu, làm các điều lành, thanh lọc thân tâm cho trong sạch. Ngài 

dạy phương pháp diệt trừ vô minh, đường lối tu hành để diệt khổ, xử dụng trí tuệ 

một cách tự do và khôn ngoan để có sự hiểu biết chân chánh. Ðức Phật khuyên 

mọi người nên thực hành mười đức tính cao cả là từ bi, trí tuệ, xả, hỷ, giới, nghị 

lực, nhẫn nhục, chân thành, cương quyết, thiện ý và bình thản. Ðức Phật chưa hề 

tuyên bố là Thần Thánh. Người luôn công khai nói rằng bất cứ ai cũng có thể trở 

thành Phật nếu người ấy biết phát triển khả năng và dứt bỏ được vô minh. Khi 

giác hạnh đã viên mãn thì Ðức Phật đã 80 tuổi. Ðức Phật nhập Niết Bàn tại 

thành Câu Thi Na, để lại hàng triệu tín đồ trong đó có bà Da Du Ðà La và La 

Hầu La, cũng như một kho tàng giáo lý kinh điển quý giá mà cho đến nay vẫn 

được xem là khuôn vàng thước ngọc. Nói tóm lại, có tám thời kỳ trong cuộc đời 

Ðức Phật hay Bát Tướng Thành Ðạo. Thứ nhất là Ðâu Suất lai nghinh tướng 

(Xuống từ cung trời Ðâu Suất). Thứ nhì là thuyết pháp cho chư thiên trên cung 

trời Ðâu Suất. Thứ ba là nhập thai nơi Hoàng Hậu Ma Da. Thứ tư là tại vườn 

Lâm Tỳ Ni viên giáng sanh tướng. Thứ năm là du thành xuất gia tướng (xuất gia 

tu hành năm 29 tuổi). Thứ sáu là thành đạo sau 6 năm khổ hạnh (Bồ đề thọ hạ 

hàng ma Thành đạo tướng). Thứ bảy là tại Lộc Dã Uyển chuyển Pháp luân 

tướng (Chuyển Pháp Luân và Thuyết pháp). Thứ tám là nhập diệt năm 80 tuổi. 

Theo ngài Pháp Hiển trong Tây Vực Ký, có rất nhiều tháp liên hệ đến những 

hoạt động của Ðức Phật lịch sử; tuy nhiên, ông chỉ kể vài quan trọng hay vài cái 

đánh động đến sự chú ý của mình. Những tháp này thường được xây trên những 

địa điểm nhằm tưởng niệm Ðức Phật. Thứ nhất là nơi Thái tử Tất Ðạt Ða đản 

sanh trong vườn Lâm Tỳ Ni. Thứ nhì là nơi Thái tử Tất Ðạt Ða, sau khi ra khỏi 

cổng thành phía Ðông, trông thấy người bệnh và bảo người đánh xe Xa Nặc 

quay trở về Ca Tỳ La Vệ. Thứ ba là nơi Thái tử Tất Ðạt Ða từ giã Xa Nặc và 

bạch mã Kiền Trắc ở xứ Ramagrama. Thứ tư là nơi Ðức Phật tu tập 6 năm khổ 

hạnh. Thứ năm là nơi Ðức Phật có lần tắm và một vị Trời đã hạ thấp một cành 

cây cho Ngài vịn để bước lên khỏi nước. Thứ sáu là nơi các cô gái dâng sữa và 

cháo cho Thái tử. Thứ bảy là nơi Ðức Phật ngồi trên tảng đá quay mặt về hướng 

Ðông để dùng cháo. Thứ tám là nơi Thái tử Tất Ðạt Ða thành Chánh Giác tại Bồ 

Ðề Ðạo Tràng. Thứ chín là nơi Ðức Phật ngắm cây Bồ Ðề và thọ hưởng niềm an 

lạc của sự giải thoát bảy ngày sau khi Ngài giác ngộ tại Bồ Ðề Ðạo Tràng. Thứ 

mười là nơi Ðức Phật kinh hành từ Ðông sang Tây trong bảy ngày dưới cội Bồ 

Ðề tại Bồ Ðề Ðạo Tràng. Thứ mười một là nơi chư Thiên dựng một đàn cao làm 

bằng thất bảo để cúng dường Ðức Phật trong bảy ngày tại Bồ Ðề Ðạo 



 15 

Tràng. Thứ mười hai là nơi Ðức Phật ngồi trên một tảng đá vuông xoay mặt về 

phương Ðông dưới cây ni câu luật, lúc trời Phạm Thiên hiện xuống thỉnh cầu 

Ngài thuyết pháp tại Bồ Ðề Ðạo Tràng. Thứ mười ba là nơi Tứ Thiên Vương 

cúng dường bát cho Ðức Phật tại Bồ Ðề Ðạo Tràng. Thứ mười bốn là nơi 500 

thương gia dâng cúng bột và mật cho Ðức Phật tại Bồ Ðề Ðạo Tràng. Thứ mười 

lăm là nơi Ðức Phật ngồi xoay mặt về phía Ðông, lần đầu tiên thuyết pháp hóa 

độ cho 5 anh em Kiều Trần Như tại vườn Lộc Uyển. Thứ mười sáu là nơi Ðức 

Phật tiên đoán tương lai của Phật Di Lặc tại vườn Lộc Uyển. Thứ mười bảy là 

nơi rồng Y bát la hỏi Ðức Phật chừng nào nó thoát được kiếp rồng tại vườn Lộc 

Uyển. Thứ mười tám là nơi Ðức Phật hóa độ 3 anh em Ca Diếp và một ngàn đệ 

tử của họ tại Bồ Ðề Ðạo Tràng. Thứ mười chín là nơi Ðức Phật trở về thăm phụ 

vương tại thành Ca Tỳ La Vệ sau khi Ngài giác ngộ. Thứ hai mươi là nơi đất sáu 

lần rung chuyển khi 500 vương tử dòng Thích Ca đảnh lễ Ưu Ba Li sau khi xuất 

gia. Thứ hai mươi mốt là nơi Ðức Phật thuyết pháp cho chư Thiên trong khi Tứ 

Thiên Vương canh gác bốn cổng để ngăn không cho vua Tịnh Phạn vào tại 

thành Ca Tỳ La Vệ. Thứ hai mươi hai là nơi Ðức Phật ngồi dưới cây ni câu luật, 

xoay mặt về hướng Ðông khi di mẫu Ma Ha Ba Xà Ba Ðề dâng cúng cho Ngài 

một cái y tại thành Ca Tỳ La Vệ. Thứ hai mươi ba là nơi vua Trời Ðế Thích và 

Phạm Thiên từ cung trời 33 cùng với Ðức Phật xuống trần tại xứ Tăng Già 

Thi. Thứ hai mươi bốn là nơi Tỳ Kheo Ni Utpala, người đầu tiên đảnh lễ Ðức 

Phật khi Ngài từ cõi trời 33 trở xuống tại xứ Tăng Già Thi. Thứ hai mươi lăm là 

nơi Ðức Phật giảng pháp cho đệ tử tại xứ Yết Nhã Cúc Xà. Thứ hai mươi sáu là 

nơi Ðức Phật giảng pháp, kinh hành và ngồi thiền tại làng Hari. Thứ hai mươi 

bảy là nơi Ðức Phật thuyết pháp cứu độ nhiều người, nơi Ngài kinh hành trong 

thành Xá Vệ, mỗi tháp đều có tên riêng. Thứ hai mươi tám là nơi Ðức Phật đứng 

bên vệ đường khi vua Lưu Ly sắp tấn công dòng tộc Thích Ca tại thành Xá 

Vệ. Thứ hai mươi chín là nơi vua Lưu Ly tàn hại dòng họ Thích Ca và những 

người này khi chết đều đắc sơ quả tại thành Ca Tỳ La Vệ. Thứ ba mươi là nơi 

Ðức Phật cảm hóa một ác quỷ, cách vườn Cù Sư La khoảng 8 do tuần về phía 

Ðông, thuộc nước Câu Diệm Di. Thứ ba mươi mốt là nơi Ðức Phật sống, kinh 

hành và ngồi thiền trong xứ Champa. Thứ ba mươi hai là nơi Ðức Phật cùng đệ 

tử rời thành Tỳ Xá Ly bằng cổng phía Tây, và quay về bên phải, nhìn lại đô 

thành và bảo: “Ðây là lần cuối cùng ta viếng thăm.” Thứ ba mươi ba là nơi Ðức 

Phật nằm trong một cổ quan tài bằng vàng và được kỉnh lễ trong bảy ngày tại 

thành Câu thi na. Thứ ba mươi bốn là nơi Kim Cương Thủ bỏ kiếm vàng tại 

thành Câu thi na. Thứ ba mươi lăm là nơi Ðức Phật nhập Niết Bàn tại thành Câu 

Thi Na. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 16 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Hai 

  

Tóm Lược Về Ðạo Phật 

  



 17 

I.    Tổng Quan Về Ðạo Phật: 

Vào năm 563 trước Tây lịch, một cậu bé được sanh ra trong một hoàng tộc tại 

miền Bắc Ấn Ðộ. Hoàng tử này trưởng thành trong giàu sang xa xỉ, nhưng sớm 

nhận ra tiện nghi vật chất và sự an toàn trên thế gian không đem lại hạnh phúc 

thật sự. Ngài động lòng trắc ẩn sâu xa trước hoàn cảnh khổ đau quanh Ngài, 

chính vì vậy mà Ngài nhất định tìm cho ra chìa khóa đưa đến hạnh phúc cho 

nhân loại. Vào năm 29 tuổi Ngài rời bỏ vợ đẹp con ngoan và cung vàng điện 

ngọc để cất bước lên đường học đạo với những bậc thầy nổi tiếng đương thời. 

Những vị thầy này dạy Ngài rất nhiều nhưng không vị nào thật sự hiểu biết 

nguồn cội của khổ đau phiền não của nhân loại và làm cách nào để vượt thoát 

khỏi những thứ đó. Cuối cùng sau sáu năm tu học và hành thiền, Ngài liễu ngộ 

và kinh qua kinh nghiệm tận diệt vô minh và thành đạt giác ngộ. Từ ngày đó 

người ta gọi Ngài là Phật, bậc Chánh Ðẳng Chánh Giác. Trong 45 năm sau đó 

Ngài chu du khắp miền Bắc Ấn để dạy người những gì mà Ngài đã chứng ngộ. 

Lòng từ bi và hạnh nhẫn nhục của Ngài quả thật kỳ diệu và hàng vạn người đã 

theo Ngài, trở thành tín đồ Phật giáo. Ðến năm Ngài 80 tuổi, dù xác thân già yếu 

bệnh hoạn, nhưng lúc nào Ngài cũng hạnh phúc và an vui, cuối cùng Ngài nhập 

Niết Bàn vào năm 80 tuổi. Sự lìa bỏ gia đình không phải là chuyện dễ dàng cho 

Ðức Phật. Sau một thời gian dài đắn đo suy nghĩ Ngài đã quyết định lìa bỏ gia 

đình. Có hai sự lựa chọn, một là hiến thân Ngài cho gia đình, hai là cho toàn thể 

thế gian. Sau cùng, lòng từ bi vô lượng của Ngài đã khiến Ngài tự cống hiến đời 

mình cho thế gian. Và mãi cho đến nay cả thế giới vẫn còn thọ hưởng những lợi 

ích từ sự hy sinh của Ngài. Ðây có lẽ là sự hy sinh có nhiều ý nghĩa hơn bao giờ 

hết. 

Dù Ðức Phật đã nhập diệt, nhưng trên 2.500 năm sau những giáo thuyết của 

Ngài vẫn còn tế độ rất nhiều người, gương hạnh của Ngài vẫn còn là nguồn gợi 

cảm cho nhiều người, và những lời dạy dỗ của Ngài vẫn còn tiếp tục biến đổi 

nhiều cuộc sống. Chỉ có Ðức Phật mới có được oai lực hùng mạnh tồn tại sau 

nhiều thế kỷ như thế ấy. Ðức Phật không bao giờ tự xưng rằng Ngài là một thần 

linh, là con của thần linh, hay là sứ giả của thần linh.  Ngài chỉ là một con người 

đã tự cải thiện để trở nên toàn hảo, và Ngài dạy rằng nếu chúng ta noi theo 

gương lành ấy chính ta cũng có thể trở nên toàn hảo như Ngài. Ngài không bao 

giờ bảo đệ tử của Ngài thờ phượng Ngài như một thần linh.  Kỳ thật Ngài cấm 

chỉ đệ tử Ngài làm như vậy. Ngài bảo đệ tử là Ngài không ban phước cho những 

ai thờ phượng Ngài hay giáng họa cho ai không thờ phượng Ngài. Ngài bảo Phật 

tử nên kính trọng Ngài như một vị Thầy. Ngài còn nhắc nhở đệ tử về sau này khi 

thờ phượng lễ bái tượng Phật là tự nhắc nhở chính mình phải cố gắng tu tập để 

phát triển lòng yêu thương và sự an lạc với chính mình. Hương của nhang nhắc 

nhở chúng ta vượt thắng những thói hư tật xấu để đạt đến trí huệ, đèn đốt lên khi 

lễ bái nhằm nhắc nhở chúng ta đuốc tuệ để thấy rõ rằng thân này rồi sẽ hoại diệt 

theo luật vô thường. Khi chúng ta lễ lạy Ðức Phật là chúng ta lễ lạy những giáo 

pháp cao thượng mà Ngài đã ban bố cho chúng ta. Ðó là cốt tủy của sự thờ 

phượng lễ bái trong Phật giáo. Nhiều người đã lầm hiểu về sự thờ phượng lễ bái 

trong Phật giáo, ngay cả những Phật tử thuần thành. Người Phật tử không bao 

giờ tin rằng Ðức Phật là một vị thần linh, thì không có cách chi mà họ có thể tin 

rằng khối gỗ hay khối kim loại kia là thần linh. Trong Phật giáo, tượng Phật 



 18 

được dùng để tượng trưng cho sự toàn thiện toàn mỹ của nhân loại. Tượng Phật 

cũng nhắc nhở chúng ta về tầm mức cao cả của con người trong giáo lý nhà 

Phật, rằng Phật giáo lấy con người làm nòng cốt, chứ không phải là thần linh, 

rằng chúng ta phải tự phản quang tự kỷ, phải quay cái nhìn vào bên trong để tìm 

trạng thái toàn hảo trí tuệ, chứ không phải chạy đông chạy tây bên ngoài. Như 

vậy, không cách chi mà người ta có thể nói rằng Phật tử thờ phượng ngẫu tượng 

cho được. Kỳ thật, từ xa xưa lắm, con người nguyên thủy tự thấy mình sống 

trong một thế giới đầy thù nghịch và hiểm họa. Họ lo sợ thú dữ, lo sợ không đủ 

thức ăn, lo sợ bệnh hoạn và những tai ương hay hiện tượng thiên nhiên như 

giông gió, bão tố, núi lửa, sấm sét, vân vân. Họ không cảm thấy an toàn với 

hoàn cảnh xung quanh và họ không có khả năng giải thích được những hiện 

tượng ấy, nên họ tạo ra ý tưởng thần linh, nhằm giúp họ cảm thấy thoải mái tiện 

nghi hơn khi sự việc trôi chảy thuận lợi, cũng như có đủ can đảm vượt qua 

những lúc lâm nguy, hoặc an ủi khi lâm vào cảnh bất hạnh, lại cho rằng thượng 

đế đã sắp đặt an bài như vậy. Từ thế hệ này qua thế hệ khác, người ta tiếp tục 

niềm tin nơi “thượng đế” từ cha anh mình mà không cần phải đắn đo suy nghĩ. 

Có người cho rằng họ tin nơi thượng đế vì thượng đế đáp ứng những thỉnh 

nguyện của họ mỗi khi họ lo âu sợ hãi. Có người cho rằng họ tin nơi thượng đế 

vì cha mẹ ông bà họ tin nơi thượng đế. Lại có người cho rằng họ thích đi nhà thờ 

hơn đi chùa vì những người đi nhà thờ có vẻ sang trọng hơn những người đi 

chùa. 

Ðạo Phật là tôn giáo của Ðấng Giác Ngộ, một trong ba tôn giáo lớn trên thế giới 

do Phật Thích Ca sáng lập cách nay trên 25 thế kỷ. Ðức Phật đề xướng tứ diệu 

đế như căn bản học thuyết như chúng đã hiện ra khi Ngài đại ngộ. Ngài đã chỉ 

cho mọi người làm cách nào để sống một cách khôn ngoan và hạnh phúc và giáo 

pháp của Ngài đã lan rộng từ xứ Ấn Ðộ ra khắp các miền châu Á, và xa hơn thế 

nữa. Danh từ Phật giáo phát xuất từ chữ Phạn “Budhi”, có nghĩa là “giác ngộ”, 

“tỉnh thức”, và như vậy Phật giáo là tôn giáo của giác ngộ và tỉnh thức. Chính vì 

thế mà định nghĩa thật sự của Phật giáo là “Diệu Ðế.” Ðức Phật không dạy từ lý 

thuyết, mà Ngài luôn dạy từ quan điểm thực tiễn qua sự hiểu biết, giác ngộ và 

thực chứng về chân lý của Ngài. Triết lý này xuất phát từ kinh nghiệm của một 

người tên là Sĩ Ðạt Ða Cồ Ðàm, được biết như là Phật, tự mình giác ngộ vào lúc 

36 tuổi. Tính đến nay thì Phật giáo đã tồn tại trên 2.500 năm và có trên 800 triệu 

tín đồ trên khắp thế giới (kể cả những tín đồ bên Trung Hoa Lục Ðịa). Người 

Tây phương cũng đã nghe được lời Phật dạy từ thế kỷ thứ 13 khi Marco Polo 

(1254-1324), một nhà du hành người Ý, thám hiểm châu Á, đã viết các truyện về 

Phật giáo trong quyển “Cuộc Du Hành của Marco Polo.” Từ thế kỷ thứ 18 trở đi, 

kinh điển Phật giáo đã được mang đến Âu châu và được phiên dịch ra Anh, Pháp 

và Ðức ngữ. Cho đến cách nay 100 năm thì Phật giáo chỉ là một triết lý chánh 

yếu cho người Á Ðông, nhưng rồi dần dần có thêm nhiều người Âu Mỹ lưu tâm 

gắn bó đến. Vào đầu thế kỷ thứ 20, Alan Bennett, một người Anh, đã đến Miến 

Ðiện xuất gia làm Tăng sĩ dưới Pháp danh là Ananda Metteya. Ông trở về Anh 

vào năm 1908. Ông là người Anh đầu tiên trở thành Tăng sĩ Phật giáo. Ông dạy 

Phật pháp tại Anh. Từ lúc đó, Tăng Ni từ các quốc gia như Tích Lan, Thái, Nhật, 

Trung Hoa và các quốc gia theo Phật giáo khác tại Á châu đã đi đến phương 

Tây, đặc biệt là trong khoảng thời gian 70 năm trở lại đây. Nhiều vị thầy vẫn giữ 



 19 

truyền thống nguyên thủy, nhiều vị tùy khế cơ khế lý tới một mức độ nào đó 

nhằm thỏa mãn được nhu cầu Phật pháp trong xã hội phương Tây. Trong những 

năm gần đây, nhu cầu Phật giáo lớn mạnh đáng kể  tại Âu châu. Hội viên của 

các hiệp hội Phật giáo tăng nhanh và nhiều trung tâm mới được thành lập. Hội 

viên của những trung tâm này bao gồm phần lớn là những nhà trí thức và những 

nhà chuyên môn. Ngày nay chỉ ở Anh thôi đã có trên 40 trung tâm Phật giáo tại 

các thành phố lớn. 

  

II.   Bài Pháp Ðầu Tiên: 

Bài pháp đầu tiên ngay sau khi Phật đạt được đại giác tại Bồ đề đạo tràng. Phật 

đã đi vào vườn Lộc uyển tại thành Ba La Nại, để giảng bài pháp đầu tiên về 

Trung Ðạo, Tứ Diệu Ðế và Bát Chánh Ðạo. Tại Vườn Lộc Uyển trong thành Ba 

La Nại, thoạt đầu Ðức Phật bị năm anh em Kiều Trần Như lãng tránh, nhưng khi 

Ðức Phật tiến lại gần họ, họ cảm nhận từ nơi Ngài có những tướng hảo rất đặc 

biệt, nên tất cả đều tự động đứng dậy nghênh tiếp Ngài. Sau đó năm vị đạo sĩ 

thỉnh cầu Ðức Thế Tôn chỉ giáo những điều Ngài đã giác ngộ. Ðức Phật nhân đó 

đã thuyết Bài Pháp Ðầu Tiên: Chuyển Bánh Xe Pháp. Ngài bắt đầu thuyết giảng: 

“Này các Sa Môn! Các ông nên biết rằng có bốn Chân Lý. Một là Chân Lý về 

Khổ. Cuộc sống đầy dẫy những khổ đau phiền não như già, bệnh, bất hạnh và 

chết chóc. Con người luôn chạy theo các dục lạc, nhưng cuối cùng chỉ tìm thấy 

khổ đau. Mà ngay khi có được thú vui thì họ cũng nhanh chóng cảm thấy mệt 

mỏi vì những lạc thú nầy. Không có nơi nào mà con người tìm thấy được sự 

thỏa mãn thật sự hay an lạc hoàn toàn cả. Thứ hai là Chân Lý về Nguyên Nhân 

của Khổ. Khi tâm chúng ta chứa đầy lòng tham dục và vọng tưởng chúng ta sẽ 

gặp mọi điều đau khổ. Thứ ba là Chân Lý về sự Chấm dứt Khổ. Khi tâm chúng 

ta tháo gỡ hết tham dục và vọng tưởng thì sự khổ đau sẽ chấm dứt. Chúng ta sẽ 

cảm nghiệm được niềm hạnh phúc không diễn tả được bằng lời. Cuối cùng là 

Chân Lý về Ðạo Diệt Khổ. Con đường giúp chúng ta đạt được trí tuệ tối 

thượng.” 

  

III.  Ý Nghĩa Của Ðạo Phật: 

Có người cho rằng đạo Phật chỉ là đời sống của Ðức Phật, tấm gương của Ðức 

Phật và những đệ tử gần gũi nhất của Ngài đặt ra, đó là kỳ công quang vinh của 

một người, một người đứng trước công chúng tuyên bố con đường giải thoát. 

Với số người khác, Phật giáo có nghĩa là học thuyết quần chúng như đã ghi 

trong văn học Phật giáo gồm Tam Tạng kinh điển. Và trong đó miêu tả một triết 

lý cao quý, sâu sắc, phức tạp và uyên bác về cuộc đời. Danh từ Phật giáo được 

lấy từ gốc Phạn ngữ “Bodhi” có nghĩa là “Giác ngộ,” và do vậy Phật giáo là triết 

lý của sự giác ngộ. Chính vì thế mà định nghĩa thật sự của Phật giáo là “Diệu 

Ðế.” Ðức Phật không dạy từ lý thuyết, mà Ngài luôn dạy từ quan điểm thực tiễn 

qua sự hiểu biết, giác ngộ và thực chứng về chân lý của Ngài. Triết lý này xuất 

phát từ kinh nghiệm của một người tên là Sĩ Ðạt Ða Cồ Ðàm, được biết như là 

Phật, tự mình giác ngộ vào lúc 36 tuổi. Tính đến nay thì Phật giáo đã tồn tại trên 

2.500 năm và có trên 800 triệu tín đồ trên khắp thế giới (kể cả những tín đồ bên 

Trung Hoa Lục Ðịa). Người Tây phương cũng đã nghe được lời Phật dạy từ thế 

kỷ thứ 13 khi Marco Polo (1254-1324), một nhà du hành người Ý, thám hiểm 



 20 

châu Á, đã viết các truyện về Phật giáo trong quyển “Cuộc Du Hành của Marco 

Polo.” Từ thế kỷ thứ 18 trở đi, kinh điển Phật giáo đã được mang đến Âu châu 

và được phiên dịch ra Anh, Pháp và Ðức ngữ. Cho đến cách nay 100 năm thì 

Phật giáo chỉ là một triết lý chánh yếu cho người Á Ðông, nhưng rồi dần dần có 

thêm nhiều người Âu Mỹ lưu tâm gắn bó đến.  

Với Ðức Phật, con người là tối thượng, nên Ngài đã dạy: “Hãy là ngọn đuốc và 

là nơi nương tựa của chính bạn, chớ đừng tìm nơi nương tựa vào bất cứ nơi nào 

khác.” Ðó là lời nói chân thật của Ðức Phật. Ngài đã từng nói: “Tất cả những gì 

thực hiện được đều hoàn toàn do nỗ lực và trí tuệ rút ra từ kinh nghiệm bản thân 

của con người. Con người làm chủ vận mệnh của mình. Con người có thể làm 

cho cuộc đời mình tốt hơn hoặc xấu hơn. Con người nếu tận sức tu tập đều có 

thể thành Phật.” Ðạo Phật là con đường duy nhất đưa con người từ hung ác đến 

thiện lành, từ phàm đến Thánh, từ mê sang giác. Ðạo Phật là tôn giáo của Ðấng 

Giác Ngộ, một trong ba tôn giáo lớn trên thế giới do Phật Thích Ca sáng lập 

cách nay trên 25 thế kỷ. Ðức Phật đề xướng tứ diệu đế như căn bản học thuyết 

như chúng đã hiện ra khi Ngài đại ngộ. Ngài đã chỉ cho mọi người làm cách nào 

để sống một cách khôn ngoan và hạnh phúc và giáo pháp của Ngài đã lan rộng 

từ xứ Ấn Ðộ ra khắp các miền châu Á, và xa hơn thế nữa. 

Ðạo Phật, một triết lý, một phương cách sống hay là một tôn giáo. Ðều nầy 

không quan trọng. Phật giáo là giáo pháp của Ðức Phật thuyết giảng, một nền 

giáo lý hoàn toàn xây dựng trên trí tuệ của con người. Ðạo Phật rất tôn trọng lý 

trí. Nhắm mắt tin suông là trái với giáo lý nhà Phật. Chính Ðức Phật đã dạy: 

“Không nên tin một cách mù quáng những lời ta dạy, mà trước tiên hãy thử nó 

như đem lửa thử vàng để biết vàng thật vàng giả.” Ðạo Phật không phải là một 

tôn giáo chuyên thờ cúng hay cầu xin các vị thần linh. Ðạo Phật không cấm Phật 

tử tìm hiểu giáo lý của những tôn giáo khác. Ðức Phật dạy nếu có những điều 

phải và hợp lý thì Phật tử có quyền tự do thụ nhận cho dù điều ấy là giáo lý của 

một tôn giáo khác. Ðạo Phật khác với các tôn giáo và các chủ nghĩa khác ở chỗ 

tôn trọng quyền nhận xét của cá nhân, tự do tư tưởng và phát triển lý trí. Chính 

vì vậy mà Ðức Phật dạy rằng giáo lý của Ngài không có gì dấu diếm trong tay 

áo cả. Ngài còn nói thêm rằng giáo lý tùy thuộc vào vào sự thấu hiểu chân lý của 

con người, chứ không phải tùy thuộc vào ân huệ của một vị thần linh hay bất cứ 

quyền năng nào khác. Ðức Phật còn nhấn mạnh về sự tự do dò xét khi Ngài bảo 

các đệ tử rằng nếu cần phải xét đoán ngay cả Ðức Như Lai nữa, để có thể hoàn 

toàn tin chắc giá trị của vị Thầy mà mình đang theo. Phật day rằng chúng ta phải 

học, hiểu, hành rồi mới tin. Ngài nhắc nhở rằng nếu chưa hiểu hoặc còn hoài 

nghi mà mê muội tin theo là phỉ báng Phật. Hoài nghi không phải là một cái tội, 

vì Phật giáo không có những tín điều buộc phải tin theo. Hoài nghi tự nhiên mất 

khi con người hiểu rõ, thấy rõ sự thật, thấy rõ chân lý. Nói tóm lại, dù Ðức Phật 

muốn hay không muốn, giáo lý và cách sống mà Ngài đã thuyết giảng trở thành 

một tôn giáo mà người ta gọi là đạo Phật. Tuy nhiên, đạo Phật không phải là một 

tôn giáo để bàn luận, mà đạo Phật là một tôn giáo giải thoát cho những ai tinh 

chuyên tu trì. Bạn không cần phải là một học giả hay người có lòng tin mù 

quáng để trở thành Phật tử, điều bạn cần là lòng chân thành trong việc tu trì. 

Trong đạo Phật, niềm tin mù quáng không có chỗ đứng, mỗi người chúng ta 

phải tìm hiểu và thẩm thấu những gì thích đáng và những gì không thích đáng 



 21 

cho đời sống cũng như những trở ngại của chúng ta. Nếu để ý một chút chúng ta 

sẽ thấy rằng giáo pháp nhà Phật là vô cùng vô tận, nhưng những giáo pháp ấy 

bao giờ cũng là chân lý không thể nghĩ bàn. Những thông điệp mà Ðức Phật đã 

truyền trao lại cho chúng ta lúc nào cũng có giá trị bất diệt. Không ai có thể biện 

luận chống lại hay phủ nhận giáo thuyết “Vô Thường” của nhà Phật. Vô thường 

không có nghĩa là không hiện hữu, mà vô thường là mọi thứ đều tiếp diễn không 

ngừng, nhưng tiếp diễn như trong một luồng hay trong một tiến trình thay đổi và 

tiến hóa không ngừng nghỉ. Chính vì thế mà giáo thuyết nhà Phật có thể thích 

nghi với các nền văn minh qua bao thời đại khác nhau trên thế giới. Ngay cả với 

nền văn minh hiện đại, Phật giáo vẫn luôn thích hợp trong mọi trường hợp. Thật 

vậy, nếu bạn có cơ hội tiếp cận với bất cứ khía cạnh nào của đạo Phật, bạn sẽ 

thấy ngay rằng đó là điều thích hợp, bổ ích và có thể áp dụng trong cuộc sống 

hằng ngày của bạn. Phật tử thuần thành phải luôn nhớ rằng trong đạo Phật không 

có cái gọi là những ràng buộc của mối quan hệ siêu nhân, Thượng đế, hay sự 

sáng tạo, hay tội lỗi thừa hưởng từ người khác, ngoài những gì đã do chính bạn 

làm ra. 

  

IV.  Tóm Lược Về Những Phần Cốt Lõi Nhất Trong Ðạo Phật: 

Theo lịch sử Phật giáo, bài pháp đầu tiên ngay sau khi Phật đạt được đại giác tại 

Bồ đề đạo tràng. Phật đã đi vào vườn Lộc uyển tại thành Ba La Nại, để giảng bài 

pháp đầu tiên về Trung Ðạo, Tứ Diệu Ðế và Bát Chánh Ðạo. Tại Vườn Lộc 

Uyển trong thành Ba La Nại, thoạt đầu Ðức Phật bị năm anh em Kiều Trần Như 

lãng tránh, nhưng khi Ðức Phật tiến lại gần họ, họ cảm nhận từ nơi Ngài có 

những tướng hảo rất đặc biệt, nên tất cả đều tự động đứng dậy nghênh tiếp Ngài. 

Sau đó năm vị đạo sĩ thỉnh cầu Ðức Thế Tôn chỉ giáo những điều Ngài đã giác 

ngộ. Ðức Phật nhân đó đã thuyết Bài Pháp Ðầu Tiên: Chuyển Bánh Xe Pháp. 

Ngài bắt đầu thuyết giảng: “Này các Sa Môn! Các ông nên biết rằng có bốn 

Chân Lý. Một là Chân Lý về Khổ. Cuộc sống đầy dẫy những khổ đau phiền não 

như già, bệnh, bất hạnh và chết chóc. Con người luôn chạy theo các dục lạc, 

nhưng cuối cùng chỉ tìm thấy khổ đau. Mà ngay khi có được thú vui thì họ cũng 

nhanh chóng cảm thấy mệt mỏi vì những lạc thú nầy. Không có nơi nào mà con 

người tìm thấy được sự thỏa mãn thật sự hay an lạc hoàn toàn cả. Thứ hai là 

Chân Lý về Nguyên Nhân của Khổ. Khi tâm chúng ta chứa đầy lòng tham dục 

và vọng tưởng chúng ta sẽ gặp mọi điều đau khổ. Thứ ba là Chân Lý về sự 

Chấm dứt Khổ. Khi tâm chúng ta tháo gỡ hết tham dục và vọng tưởng thì sự khổ 

đau sẽ chấm dứt. Chúng ta sẽ cảm nghiệm được niềm hạnh phúc không diễn tả 

được bằng lời. Cuối cùng là Chân Lý về Ðạo Diệt Khổ. Con đường giúp chúng 

ta đạt được trí tuệ tối thượng.” Ðạo Thánh Ðế là chân lý thứ tư trong Tứ Thánh 

Ðế, là chân lý diệt khổ, là Bát Thánh Ðạo. Chân lý về con đường diệt khổ, ấy là 

thực hành Bát Thánh đạo. Ðức Phật đã dạy rằng: “Bất cứ ai chấp nhận Tứ Diệu 

Ðế và chịu hành trì Bát Chánh Ðạo, người ấy sẽ hết khổ và chấm dứt luân hồi 

sanh tử.” Nói tóm lại, cuối cùng đức Phật đã tìm thấy những phẩm trợ đạo dẫn 

tới giác ngộ và quả vị Phật. Ðạo Thánh Ðế bao gồm những con đường Thánh 

sau đây: Bát Thánh Ðạo, Thất Bồ Ðề Phần, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc, Ngũ 

Căn, Ngũ Lực, Tứ Nhiếp Pháp, Tứ Vô Lượng Tâm, và Tứ Niệm Xứ. 



 22 

Có người cho rằng tất cả những gì mà đức Phật nói chỉ là đời sống của Ðức 

Phật. Tuy nhiên, thật ra, tấm gương của Ðức Phật và những đệ tử gần gủi nhất 

của Ngài đặt ra, đó là kỳ công quang vinh của một người, một người đứng trước 

công chúng tuyên bố con đường giải thoát. Với số người khác, Phật giáo có 

nghĩa là học thuyết quần chúng như đã ghi trong văn học Phật giáo gồm Tam 

Tạng kinh điển. Và trong đó miêu tả một triết lý cao quý, sâu sắc, phức tạp và 

uyên bác về cuộc đời. Danh từ Phật giáo được lấy từ gốc Phạn ngữ “Bodhi” có 

nghĩa là “Giác ngộ,” và do vậy Phật giáo là triết lý của sự giác ngộ. Chính vì thế 

mà định nghĩa thật sự của Phật giáo là “Diệu Ðế.” Ðức Phật không dạy từ lý 

thuyết, mà Ngài luôn dạy từ quan điểm thực tiễn qua sự hiểu biết, giác ngộ và 

thực chứng về chân lý của Ngài. Triết lý này xuất phát từ kinh nghiệm của một 

người tên là Sĩ Ðạt Ða Cồ Ðàm, được biết như là Phật, tự mình giác ngộ vào lúc 

36 tuổi. Tính đến nay thì Phật giáo đã tồn tại trên 2.500 năm và có trên 800 triệu 

tín đồ trên khắp thế giới (kể cả những tín đồ bên Trung Hoa Lục Ðịa). Người 

Tây phương cũng đã nghe được lời Phật dạy từ thế kỷ thứ 13 khi Marco Polo 

(1254-1324), một nhà du hành người Ý, thám hiểm châu Á, đã viết các truyện về 

Phật giáo trong quyển “Cuộc Du Hành của Marco Polo.” Từ thế kỷ thứ 18 trở đi, 

kinh điển Phật giáo đã được mang đến Âu châu và được phiên dịch ra Anh, Pháp 

và Ðức ngữ. Cho đến cách nay 100 năm thì Phật giáo chỉ là một triết lý chánh 

yếu cho người Á Ðông, nhưng rồi dần dần có thêm nhiều người Âu Mỹ lưu tâm 

gắn bó đến. Vào đầu thế kỷ thứ 20, Alan Bennett, một người Anh, đã đến Miến 

Ðiện xuất gia làm Tăng sĩ dưới Pháp danh là Ananda Metteya. Ông trở về Anh 

vào năm 1908. Ông là người Anh đầu tiên trở thành Tăng sĩ Phật giáo. Ông dạy 

Phật pháp tại Anh. Từ lúc đó, Tăng Ni từ các quốc gia như Tích Lan, Thái, Nhật, 

Trung Hoa và các quốc gia theo Phật giáo khác tại Á châu đã đi đến phương 

Tây, đặc biệt là trong khoảng thời gian 70 năm trở lại đây. Nhiều vị thầy vẫn giữ 

truyền thống nguyên thủy, nhiều vị tùy khế cơ khế lý tới một mức độ nào đó 

nhằm thỏa mãn được nhu cầu Phật pháp trong xã hội phương Tây. Trong những 

năm gần đây, nhu cầu Phật giáo lớn mạnh đáng kể tại Âu châu. Hội viên của các 

hiệp hội Phật giáo tăng nhanh và nhiều trung tâm mới được thành lập. Hội viên 

của những trung tâm này bao gồm phần lớn là những nhà trí thức và những nhà 

chuyên môn. Ngày nay chỉ ở Anh thôi đã có trên 40 trung tâm Phật giáo tại các 

thành phố lớn. 

Với Ðức Phật, con người là tối thượng, nên Ngài đã dạy: “Hãy là ngọn đuốc và 

là nơi nương tựa của chính bạn, chớ đừng tìm nương tựa vào bất cứ người nào 

khác.” Ðó là lời nói chân thật của Ðức Phật. Ngài đã từng nói: “Tất cả những gì 

thực hiện được đều hoàn toàn do nỗ lực và trí tuệ rút ra từ kinh nghiệm bản thân 

của con người. Con người làm chủ vận mệnh của mình. Con người có thể làm 

cho cuộc đời mình tốt hơn hoặc xấu hơn. Con người nếu tận sức tu tập đều có 

thể thành Phật.” Ðạo Phật là con đường duy nhất đưa con người từ hung ác đến 

thiện lành, từ phàm đến Thánh, từ mê sang giác. Ðạo Phật là tôn giáo của Ðấng 

Giác Ngộ, một trong ba tôn giáo lớn trên thế giới do Phật Thích Ca sáng lập 

cách nay trên 25 thế kỷ. Ðức Phật đề xướng tứ diệu đế như căn bản học thuyết 

như chúng đã hiện ra khi Ngài đại ngộ. Ngài đã chỉ cho mọi người làm cách nào 

để sống một cách khôn ngoan và hạnh phúc và giáo pháp của Ngài đã lan rộng 

từ xứ Ấn Ðộ ra khắp các miền châu Á, và xa hơn thế nữa. 



 23 

Ðức Phật nhìn nhận khổ đau phiền não trong cuộc sống nhân loại vì sự luyến 

chấp mê muội vào vạn hữu. Nhưng thật là sai lầm khi cho rằng đạo Phật bi quan 

yếm thế. Ðiều này không đúng ngay với sự hiểu biết sơ lược về căn bản Phật 

giáo. Khi Ðức Phật cho rằng cuộc đời đầy khổ đau phiền não, Ngài không ngụ ý 

đời đáng bi quan. Theo cách này, Ðức Phật nhìn nhận sự hiện diện của khổ đau 

phiền não trong cuộc sống nhân loại, và cách phân tích của Ngài đã nêu rõ cho 

chúng đệ tử của Ngài thấy được luyến ái mọi vật mà không có chánh kiến về 

thực chất của chúng là nguyên nhân của khổ đau phiền não. Tính vô thường và 

biến đổi vốn có sẵn trong bản chất của vạn hữu. Ðây là bản chất thật của chúng 

và đây là chánh kiến. Ngài kết luận: “Chừng nào chúng ta vẫn chưa chấp nhận 

sự thật này, chừng đó chúng ta vẫn còn gặp phải những xung đột. Chúng ta 

không thể thay đổi hay chi phối bản chất thật của mọi vật và kết quả là ‘niềm hy 

vọng xa dần làm cho con tim đau đớn’. Vậy giải pháp duy nhất là ở chỗ điều 

chỉnh quan điểm của chính mình.” Thật vậy, lòng khát ái mọi vật gây nên khổ 

đau phiền não. Kỳ thật, chính lòng khát ái đã gây nên thương đau sầu muộn. Khi 

ta yêu thích người nào hay vật nào thì ta muốn họ thuộc về ta và ở bên ta mãi 

mãi. Chúng ta không bao giờ chịu suy nghĩ về bản chất thật của chúng, hay 

chúng ta từ chối nghĩ suy về bản chất thật này. Chúng ta ao ước những thứ này 

sẽ tồn tại mãi mãi, nhưng thời gian lại hủy hoại hết thảy mọi vật. Tuổi xuân phải 

nhường chỗ cho tuổi già, và vẻ tươi mát của sương mai phải biến mất khi vầng 

hồng ló dạng. Trong Kinh Niết Bàn, khi Ðại Ðức A Nan và những đệ tử khác 

than khóc buồn thảm khi Ðức Phật đang nằm trên giường bệnh chờ chết, Ðức 

Phật dạy: “Này Ananda! Ðừng buồn khổ, đừng than khóc, Như Lai chẳng từng 

bảo ông rằng sớm muộn gì thì chúng ta cũng phải xa lìa tất cả những thứ tốt đẹp 

mà ta yêu thương quí báu đó sao? Chúng sẽ biến đổi và hoại diệt. Vậy làm sao 

Như Lai có thể sống mãi được? Sự ấy không thể nào xảy ra được!” Ðây là nền 

tảng cho lời dạy về “Ba Dấu Ấn” (vô thường, khổ và vô ngã) trong đạo Phật về 

đời sống hay nhân sinh quan và vũ trụ quan Phật Giáo. Mọi giá trị của đạo Phật 

đều dựa trên giáo lý này. Ðức Phật mong muốn các đệ tử của Ngài, tại gia cũng 

như xuất gia, thảy đều sống theo chánh hạnh và các tiêu chuẩn cao thượng trong 

cuộc sống về mọi mặt. Ðối với Ngài, cuộc sống bình dị không có nghĩa là cuộc 

đời con người phải chịu suy tàn khổ ải. Ðức Phật khuyên đệ tử của Ngài đi theo 

con đường “Trung Ðạo” nghĩa là không luyến ái cũng không chối bỏ vạn hữu. 

Ðức Phật không chủ trương chối bỏ “vẻ đẹp” của vạn hữu, tuy nhiên, nếu con 

người không thấu triệt được thực chất của những vật mang vẻ đẹp đó, thì chính 

cái vẻ đẹp kia có thể đưa đến khổ đau phiền não hay đau buồn và thất vọng cho 

chính mình. Trong “Thi Kệ Trưởng Lão”, Ðức Phật có nêu ra một câu chuyện 

về tôn giả Pakka. Một hôm tôn giả vào làng khất thực, tôn giả ngồi dưới gốc 

cây. Rồi một con diều hâu gần đó chụp được một miếng thịt, vội vụt bay lên 

không. Những con khác thấy vậy liền tấn công con diều này, làm cho nó nhả 

miếng thịt xuống. Một con diều hâu khác bay tới đớp miếng thịt, nhưng cũng bị 

những con khác tấn công cướp mất đi miếng thịt. Tôn giả suy nghĩ: “Dục lạc 

chẳng khác chi miếng thịt kia, thật thông thường giữa thế gian đầy khổ đau và 

thù nghịch này.” Khi quan sát cảnh trên, tôn giả thấy rõ vạn hữu vô thường cũng 

như các sự việc xảy ra kia, nên tôn giả tiếp tục quán tưởng cho đến khi đạt được 

quả vị A La Hán. Ðức Phật khuyên đệ tử không lảng tránh cái đẹp, không từ bỏ 



 24 

cái đẹp mà cũng không luyến ái cái đẹp. Chỉ cố làm sao cho cái đẹp không trở 

thành đối tượng yêu ghét của riêng mình, vì bất cứ vật gì khả lạc khả ố trong thế 

gian này thường làm cho chúng ta luyến chấp, rồi sinh lòng luyến ái hay ghét bỏ, 

chính vì thế mà chúng ta phải tiếp tục kinh qua những khổ đau phiền não. Người 

Phật tử nhìn nhận cái đẹp ở nơi nào giác quan nhận thức được, nhưng cũng phải 

thấy luôn cả tính vô thường và biến hoại trong cái đẹp ấy. Và người Phật tử nên 

luôn nhớ lời Phật dạy về mọi pháp hữu hình như sau: “Chúng có sinh khởi, thì 

chúng phải chịu hoại diệt.” Như vậy, người Phật tử nhìn và chiêm ngưỡng vẻ 

đẹp mà không pha lẫn lòng tham muốn chiếm hữu. 

  

V.   Phật Giáo Là Một Triết Lý Dạy Cho Con Người Nhận Biết Chân Lý: 

Danh từ “philosophy”, nghĩa là triết học, có hai phần: “philo” có nghĩa là ưa 

thích yêu chuộng, và “sophia” có nghĩa là trí tuệ. Như vậy, philosophy là sự yêu 

chuộng trí tuệ, hoặc tình yêu thương và trí tuệ. Cả hai ý nghĩa này mô tả Phật 

giáo một cách hoàn hảo. Phật giáo dạy ta nên cố gắng phát triển trọn vẹn khả 

năng trí thức để có thể thông suốt rõ ràng. Phật giáo cũng dạy chúng ta phát triển 

lòng từ bi để có thể trở thành một người bạn thật sự của tất cả mọi chúng sanh. 

Như vậy Phật giáo là một triết học nhưng không chỉ đơn thuần là một triết học 

suông. Nó là một triết học tối thượng. Phật giáo là một triết lý dạy cho con 

người nhận biết chân lý. Thật vậy, Ðức Phật dạy chúng ta nên cố gắng nhận biết 

chân lý, từ đó chúng ta mới có khả năng thông hiểu sự sợ hãi của chúng ta, tìm 

cách giảm thiểu lòng ham muốn của ta, tìm cách triệt tiêu lòng tự kỷ của chính 

mình, cũng như trầm tỉnh chấp nhận những gì mà chúng ta không thể thay đổi 

được. Ðức Phật thay thế nỗi lo sợ không phải bằng một niềm tin mù quáng và 

không thuận lý nơi thần linh, mà bằng sự hiểu biết thuận lý và hợp với chân lý. 

Hơn nữa, Phật tử không tin nơi thần linh vì không có bằng chứng cụ thể nào làm 

nền tảng cho sự tin tưởng như vậy. Ai có thể trả lời những câu hỏi về thần linh? 

Thần linh là ai? Thần linh là người nam hay người nữ hay không nam không nữ? 

Ai có thể đưa ra bằng chứng rõ ràng cụ thể về sự hiện hữu của thần linh? Ðến 

nay chưa ai có thể làm được chuyện này. Người Phật tử dành sự phán đoán về 

một thần linh đến khi nào có được bằng chứng rõ ràng như vậy. Bên cạnh đó, 

niềm tin nơi thần linh không cần thiết cho cuộc sống có ý nghĩa và hạnh phúc. 

Nếu bạn tin rằng thần linh làm cho cuộc sống của bạn có ý nghĩa và hạnh phúc 

hơn thì bạn cứ việc tin như vậy. Nhưng nhớ rằng, hơn hai phần ba dân chúng 

trên thế giới này không tin nơi thần linh, và ai dám nói rằng họ không có cuộc 

sống có ý nghĩa và hạnh phúc? Và ai dám cả quyết rằng toàn thể những người 

tin nơi thần linh đều có cuộc sống có ý nghĩa và hạnh phúc hết đâu? Nếu bạn tin 

rằng thần linh giúp đở bạn vượt qua những khó khăn và khuyết tật thì bạn cứ tin 

như vậy đi. Nhưng người Phật tử không chấp nhận quan niệm cứu độ thần thánh 

như vậy. Ngược lại, căn cứ vào kinh nghiệm của Ðức Phật, Ngài đã chỉ bày cho 

chúng ta là mỗi người đều có khả năng tự thanh tịnh thân tâm, phát triển lòng từ 

bi vô hạn và sự hiểu biết toàn hảo. Ngài chuyển hướng thần trời sang tự tâm và 

khuyến khích chúng ta tự tìm cách giải quyết những vấn đề bằng sự hiểu biết 

chân chánh của chính mình. Rốt rồi, thần thoại về thần linh đã bị khoa học trấn 

áp. Khoa học đã chứng minh sự thành lập của vũ trụ hoàn toàn không liên hệ gì 

đến ý niệm thần linh.  



 25 

Phật giáo là một triết lý dạy cho con người có cuộc sống hạnh phúc. Nó cũng 

dạy cho người ta cách chấm dứt luân hồi sanh tử. Giáo lý chính của Ðức Phật 

tập trung vào Bốn Chân Lý Cao Thương hay Tứ Diệu Ðế và Bát Thánh Ðạo. 

Gọi là “cao thượng” vì nó phù hợp với chân lý và nó làm cho người hiểu biết và 

tu tập nó trở thành cao thượng. Người Phật tử không tin nơi những điều tiêu cực 

hay những điều bi quan, huống là tin nơi những thứ dị đoan phù phiếm. Ngược 

lại, người Phật tử tin nơi sự thật, sự thật không thể chối cãi được, sự thật mà ai 

cũng biết, sự thật mà mọi người hướng tới để kinh nghiệm và đạt được. Những 

người tin tưởng nơi thần linh thì cho rằng trước khi được làm người không có sự 

hiện hữu, rồi được tạo nên do ý của thần linh. Người ấy sống cuộc đời của mình, 

rồi tùy theo những gì họ tin tưởng trong khi sống mà được lên nước trời vĩnh 

cửu hay xuống địa ngục đời đời. Lại có người cho rằng mỗi cá nhân vào đời lúc 

thọ thai do những nguyên nhân thiên nhiên, sống đời của mình rồi chết, chấm 

dứt sự hiện hữu, thế thôi. Phật giáo không chấp nhận cả hai quan niệm trên. 

Theo giải thích thứ nhất, thì nếu có một vị thần linh toàn thiện toàn mỹ nào đó, 

từ bi thương xót hết thảy chúng sanh mọi loài thì tại sao lại có người sanh ra với 

hình tướng xấu xa khủng khiếp, có người sanh ra trong nghèo khổ cơ hàn. Thật 

là vô lý và bất công khi có người phải vào địa ngục vĩnh cửu chỉ vì người ấy 

không tin tưởng và vâng phục thần linh. Sự giải thích thứ hai hợp lý hơn, nhưng 

vẫn còn để lại nhiều thắc mắc chưa được giải đáp. Thọ thai theo những nguyên 

nhân thiên nhiên là rõ ràng, nhưng làm thế nào một hiện tượng vô cùng phức tạp 

như cái tâm lại được phát triển, mở mang, chỉ giản dị từ hai tế bào nhỏ là trứng 

và tinh trùng? Phật giáo đồng ý với sự giải thích về những nguyên nhân tự 

nhiên; tuy nhiên, Phật giáo đưa ra sự giải thích thỏa đáng hơn về vấn đề con 

người từ đâu đến và sau khi chết thì con người đi về đâu. Khi chết, tâm chúng ta 

với khuynh hướng, sở thích, khả năng và tâm tánh đã được tạo duyên và khai 

triển trong đời sống, tự cấu hợp trong buồng trứng sẵn sàng thọ thai. Như thế ấy, 

một cá nhân sanh ra, trưởng thành và phát triển nhân cách từ những yếu tố tinh 

thần được mang theo từ những kiếp quá khứ và môi trường vật chất hiện tại. 

Nhân cách ấy sẽ biến đổi và thay đổi do những cố gắng tinh thần và những yếu 

tố tạo duyên như nền giáo dục và ảnh hưởng của cha mẹ cũng như xã hội bên 

ngoài, lúc lâm chung, tái sanh, tự cấu hợp trở lại trong buồng trứng sẵn sàng thọ 

thai. Tiến trình chết và tái sanh trở lại này sẽ tiếp tục diễn tiến đến chừng nào 

những điều kiện tạo nguyên nhân cho nó như ái dục và vô minh chấm dứt. 

Chừng ấy, thay vì một chúng sanh tái sanh, thì tâm ấy vượt đến một trạng thái 

gọi là Niết Bàn, đó là mục tiêu cùng tột của Phật giáo.   

  

VI.  Vị Trí Của Con Người Trong Tôn Giáo Theo Quan Ðiểm Của Ðạo Phật: 

Hầu hết ai trong chúng ta đều cũng phải đồng ý rằng trong tất cả các loài sinh 

vật, con người là những sinh vật độc nhất trong hoàn vũ có thể hiểu được chúng 

ta đang làm cái gì và sẽ làm cái gì. So sánh với các loài khác thì con người có 

phần thù thắng và hoàn hảo hơn chẳng những về mặt tinh thần, tư tưởng, mà còn 

về phương diện khả năng tổ chức xã hội và đời sống nữa. Ðời sống của con 

người không thể nào bị thay thế, lập lại hay quyết định bởi bất cứ một ai. Một 

khi chúng ta được sanh ra trong thế giới này, chúng ta phải sống một cuộc sống 

của chính mình sao cho thật có ý nghĩa và đáng sống. Chính vì thế mà cổ đức có 



 26 

dạy: “Con người là một sinh vật tối linh” hay con người được xếp vào hàng ưu 

tú hơn các loài khác. Và Ðức Phật dạy trong kinh Ưu Bà Tắc: “Trong mọi loài, 

con người có những căn và trí tuệ cần thiết. Ngoài ra, điều kiện hoàn cảnh của 

con người không quá khổ sở như những chúng sanh trong địa ngục, không quá 

vui sướng như những chúng sanh trong cõi trời. Và trên hết, con người không 

ngu si như loài súc sanh.” Phật giáo xem con người là một chúng sanh rất nhỏ, 

không chỉ về sức mạnh mà còn về tuổi thọ. Con người không hơn gì các sinh vật 

khác trong vũ trụ này ngoại trừ khả năng hiểu biết. Con người được coi như là 

một sinh vật có văn hóa, biết hòa hợp với sinh vật khác mà không hủy hoại 

chúng. Tôn giáo được con người đặt ra cũng với mục đích ấy. Mọi sinh vật sống 

đều chia sẻ cùng lực sống truyền cho con người. Con người và những sinh vật 

khác là một phần của sinh lực vũ trụ mang nhiều dạng thức khác nhau trong 

những kiếp tái sanh vô tận, chuyển từ người thành vật tới những hình thái siêu 

phàm và rồi trở lại trong một chu kỳ bất tận. Theo vũ trụ luận Phật giáo, con 

người chỉ đơn giản là một cư dân trên một trong những cảnh giới hiện hữu mà 

các chúng sanh khác cũng có thể đến sau khi chết. Thế giới con người là sự pha 

trộn vừa phải giữa hạnh phúc và khổ đau, con người ở trong một vị trí thuận lợi 

để tạo hay không tạo nghiệp mới, và như vậy con người có thể uốn nắn định 

mệnh của chính mình. Con người quả thực là người Sáng Tạo và người Cứu 

Tinh của chính mình. Nhiều người tin rằng tôn giáo từ trời đi xuống, nhưng 

người Phật tử biết rằng Phật giáo khởi thủy từ trái đất và tiến dần lên trời, lên 

Phật. Sự khó khăn về việc được sanh làm người nó khó như việc con rùa biển 

một mắt, từ đáy biển trồi lên trong một bọng cây, thấy được vầng nhựt nguyệt, 

rồi theo lượn sóng mà tấp vào bờ. Rùa mù gặp khúc gổ trôi giữa biển đã là khó, 

ví với sanh làm người và gặp được Phật Pháp lại càng khó hơn (ý nầy ví với một 

con rùa mù giữa biển khơi mà vớ được khúc gỗ nổi. Theo Kinh Tạp A Hàm, 

trong biển cả có một con rùa mù, sống lâu vô lượng kiếp, cả trăm năm mới trồi 

đầu một lần. Có một khúc cây, trên có một lỗ lỏng, đang trôi dật dờ trên mặt 

nước, rùa ta khi trồi lên đến mặt nước cũng vừa chạm vào bọng cây. Kẻ phàm 

phu lăn trôi trong biển đời sanh tử, muốn trở lại được thân người quả là khó hơn 

thế ấy). 

Ðạo Phật coi thân người như cái túi da ô uế. Phật tử chơn thuần chớ nên quá trân 

quý thân nầy. Kỳ thật, nó chỉ là cái túi da hôi thúi. Phải lìa ý nghĩ đó chúng ta 

mới có thể dụng công tu hành được. Nếu không lìa được nó, chúng ta sẽ biến 

thành nô lệ của nó và từ sáng sớm đến chiều tối chúng ta sẽ chỉ một bề phục vụ 

cho nó mà thôi. Người con Phật chơn thuần phải coi thân nầy như một cái túi da 

hôi thúi, nghĩa là tránh sự coi trọng nó. Coi nó là quan trọng là chướng ngại lớn 

trên bước đường tu tập của chúng ta. Chúng ta phải mượn cái giả để tu lấy cái 

thật, tức là chỉ xem thân nầy như một phương tiện mà thôi. Theo Kinh Tứ Thập 

Nhị Chương, Chương 26, Thiên thần dâng cho Ðức Phật một ngọc nữ với ý đồ 

phá hoại tâm ý của Phật. Phật bảo: “Túi da ô uế, người đến đây làm gì? Ði đi, ta 

không dùng đâu.” Thiên thần càng thêm kính trọng, do đó mà hỏi về ý của Ðạo. 

Ðức Phật vì ông mà giảng pháp. Ông nghe xong đắc quả Tu-Ðà-Hoàn.” Tuy 

nhiên, cũng theo đạo Phật, thì “nhân đạo” là con đường lý tưởng cho chúng sanh 

tu tập và đạt thành Phật quả, vì họ không phải thường xuyên chịu đựng khổ đau 

như các chúng sanh trong ba đường dữ (địa ngục, ngạ quỷ và súc sanh), họ cũng 



 27 

không có những đời sống quá sung sướng của chư thiên để xao lãng việc tu tập. 

Ngược lại, họ chịu khổ đau vừa đủ để thấy được thực tánh của vạn hữu (vô 

thường, khổ và vô ngã). Vì vậy mà Ðức Phật dạy, “con người có thể quyết định 

dành cuộc đời cho những mục tiêu ích kỷ, bất thiện, một hiện hữu suông rỗng, 

hay quyết định dành đời mình cho việc thực hiện các việc thiện làm cho người 

khác được hạnh phúc.” Trong nhiều trường hợp, con người cũng có thể có 

những quyết định sinh động để uốn nắn đời mình theo cách nầy hay cách khác; 

con người có cơ hội nghĩ đến đạo và giáo lý của Ngài hầu hết là nhằm cho con 

người, vì con người có khả năng hiểu biết, thực hành và đi đến chứng ngộ giáo 

lý. Chính con người, nếu muốn, họ có thể chứng nghiệm giác ngộ tối thượng và 

trở thành Phật, đây là hạnh phúc lớn không phải chỉ chứng đắc sự an tịnh và giải 

thoát cho mình, mà còn khai thị đạo cho nhiều người khác do lòng từ bi. Cơ hội 

được tái sanh làm con người rất ư là hãn hữu, chính vì thế mà Ðức Phật dạy: 

“Ðược sinh ra làm người là điều vô cùng quý báu, một cơ hội lớn lao không nên 

để uổng phí. Giả tỷ có một người ném vào đại dương một mảnh ván, trên mảnh 

ván có một lỗ hỏng, mảnh ván trôi dạt do nhiều luồng gió và nhiều dòng nước 

xô đẩy trên đại dương. Trong đại dương có một con rùa chột mắt, một trăm năm 

mới ngoi lên mặt biển một lần để thở. Dù cho mất cả một đại kiếp, con rùa cũng 

khó mà trồi lên mặt nước và chui vào lỗ hỏng của mảnh ván ấy. Cũng thế, nếu 

một khi người ta đã bị đọa xuống ba cảnh giới đầy thống khổ hay hạ tam đồ, thì 

việc được tái sanh làm người cũng thật là hiếm hoi. Cũng theo Phật giáo, con 

người khác với con vật vì chỉ có con người mới có khả năng phát triển trí tuệ và 

hiểu biết phản ảnh được lý luận của mình mà thôi. Con người có nghĩa là một 

chúng sanh có khả năng hay có cái tâm để suy nghĩ. Mục đích chân chánh và 

thành thực của tôn giáo là giúp cho con người ấy suy nghĩ đúng để nâng con 

người ấy lên trên tầm của con vật và giúp con người đạt được hạnh phúc tối 

thượng.” 

Dầu con người được xếp vào hàng ưu tú hơn các loài khác, nhưng đối với Phật 

giáo, bất cứ sinh mạng nào cũng đều quý và có giá trị như nhau. Nghĩa là không 

sinh mạng nào quý hơn sinh mạng nào. Theo kinh Ưu Bà Tắc, Phật giáo đồng ý 

trong mọi loài thì con người có được các căn và trí tuệ cần thiết. Phật giáo cũng 

đồng ý rằng điều kiện của con người không quá cực khổ như những chúng sanh 

ở địa ngục hay ngạ quỷ. Với Phật giáo, sanh ra làm người là chuyện khó. Nếu 

chúng ta sanh ra làm người, với nhiều phẩm chất cao đẹp, khó có trong đời. Vì 

vậy chúng ta phải cố gắng làm cho kiếp sống này trở nên có ý nghĩa hơn. Ngoài 

ra, con người có trí thông minh. Phẩm chất quý báu này giúp chúng ta có thể tìm 

hiểu được ý nghĩa đích thực của cuộc sống và tu tập giác ngộ. Phật tử thuần 

thành nên luôn nhớ rằng kiếp sống kế tiếp của chúng ta như thế nào là tùy vào 

những hành động và những thói quen mà chúng ta thành lập trong hiện tại. Vì 

vậy mục đích của chúng ta ngay trong kiếp này hoặc là giải thoát khỏi luân hồi 

sanh tử, hoặc là trở thành một bậc chánh đẳng chánh giác. Và hơn hết, là chúng 

ta biến cuộc sống quý báu này thành một đời sống viên mãn nhất trong từng 

phút từng giây. Muốn được như vậy, khi làm việc gì mình phải ý thức được 

mình đang làm việc ấy, chứ không vọng động. Theo quan điểm Phật giáo, chúng 

ta đang có kiếp sống của con người với nhiều phẩm chất cao đẹp khó có trong 

đời. Vì vậy mà chúng ta nên làm cho kiếp sống này có ý nghĩa hơn. Thông 



 28 

thường chúng ta cứ nghĩ rằng kiếp con người mà mình đang có là chuyện đương 

nhiên và vì vậy mà chúng ta hay vương vấn níu kéo những cái mà chúng ta ưa 

thích và sắp xếp mong cầu cho được theo ý mình, trong khi sự việc vận hành 

biến chuyển theo quy luật riêng của chúng. Suy nghĩ như vậy là không thực tế 

và khiến chúng ta phải phiền muộn. Tuy nhiên, nếu chúng ta ý thức rằng chúng 

ta đang có những phẩm chất cao quý và ý thức rằng mọi việc trong cuộc sống 

của chúng ta đang diễn ra một cách tốt đẹp thì chúng ta sẽ có một cái nhìn tích 

cực và một cuộc sống an vui hơn. Một trong những phẩm chất cao quý mà 

chúng ta đang có là trí thông minh của con người. Phẩm chất quý báu này khiến 

chúng ta có thể hiểu được ý nghĩa đích thực của cuộc sống và cho phép chúng ta 

tiến tu trên đường đi đến giác ngộ. Nếu tất cả các giác quan của chúng ta như 

mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý, vân vân còn nguyên vẹn thì chúng ta có thể nghe 

chánh pháp, đọc sách về chánh pháp và suy tư theo chánh pháp. Chúng ta thật 

may mắn được sanh ra trong thời đại lịch sử mà Ðức Phật đã thị hiện và giảng 

dạy Chánh pháp. Từ thời Ðức Phật đến nay, chánh pháp thuần khiết này đã được 

truyền thừa qua nhiều thế hệ. Chúng ta cũng có cơ may có nhiều vị đạo sư có 

phẩm hạnh dạy dỗ, và những giáo đoàn xuất gia với những cộng đồng pháp lữ 

chia sẻ lợi lạc và khuyến tấn chúng ta trên bước đường tu tập. Những ai trong 

chúng ta có may mắn sống trong các xứ sở ấp ủ bảo vệ tự do tôn giáo nên việc tu 

tập không bị giới hạn. Hơn nữa, hiện nay hầu hết chúng ta đều có cuộc sống 

không quá nghèo khổ, thức ăn đồ mặc đầy đủ và chỗ ở yên ổn, đó là cơ sở để 

chúng ta tiến tu mà không phải lo lắng về những nhu cầu vật chất. Tâm thức 

chúng ta không bị các tà kiến hay định kiến che chắn quá nặng nề, chúng ta có 

tiềm năng để làm những việc lớn lao trong cơ hội hiện tại, chúng ta phải trân 

trọng, phải khai triển cái nhìn dài hạn cho cuộc tu tập này vì kiếp sống hiện tại 

của chúng ta rất ngắn ngủi. Phật tử thuần thành phải luôn nhớ rằng tâm thức 

chúng ta không dừng lại khi chúng ta rủ bỏ xác thân tứ đại này. Tâm thức chúng 

ta không có hình dạng hay màu sắc, nhưng khi chúng rời thân hiện tại vào lúc 

chúng ta chết, chúng sẽ tái sanh vào những thân khác. Chúng ta tái sanh làm cái 

gì là tùy thuộc vào những hành động trong hiện tại của chúng ta. Vì vậy mà một 

trong những mục đích của kiếp mà chúng ta đang sống là chuẩn bị cho sự chết 

và những kiếp tương lai. Bằng cách đó, chúng ta có thể chết một cách thanh thản 

với ý thức rằng tâm thức chúng ta sẽ tái sinh vào cảnh giới tốt đẹp. Một mục 

đích khác mà chúng ta có thể hướng tới trong việc sử dụng kiếp sống này là đạt 

đến sự giải thoát hay giác ngộ. Chúng ta có thể chứng quả vị A La Hán, giải 

thoát khỏi vòng luân hồi sanh tử; hoặc chúng ta có thể tiếp tục tu tập để trở 

thành vị Phật Chánh đẳng Chánh giác, có khả năng làm lợi lạc cho mọi người 

một cách có hiệu quả nhất. Ðạt đến sự giải thoát, dòng tâm thức của chúng ta sẽ 

được hoàn toàn thanh tịnh và không còn những tâm thái nhiễu loạn. Chúng ta sẽ 

không còn sân hận, ganh tỵ hay cao ngạo nữa; chúng ta cũng sẽ không còn cảm 

thấy tội lỗi, lo lắng hay phiền muộn nữa, và tất cả những thói hư tật xấu đều tan 

biến hết. Hơn thế nữa, nếu có chí nguyện đạt đến sự giác ngộ vì lợi ích cho tha 

nhân thì lúc ấy chúng ta sẽ phát khởi lòng từ ái đối với chúng sanh muôn loài, và 

biết làm nững việc cụ thể để giúp đỡ họ một cách thích hợp nhất. Cũng còn một 

cách khác nhằm lợi dụng cái thân quý báu này là phải sống một đời sống viên 

mãn nhất trong từng giây từng phút. Có nhiều cách để làm được như vậy. Thứ 



 29 

nhất là phải sống trong chánh niệm trong từng giây từng phút, tức là hiện hữu 

trọn vẹn ở đây và ngay bây giờ trong từng hành động. Khi chúng ta ăn chúng ta 

tập trung trong việc ăn, cảm nhận được mùi vị và độ nhu nhuyễn của thức ăn; 

khi bước đi chúng ta đặt tâm ý trong những cử động liên quan đến việc di 

chuyển, không để cho tâm thức chúng ta lông bông với những tạp niệm. Khi 

chúng ta lên lầu, chúng ta có thể suy nghĩ, “Ta nguyện giúp cho mọi người được 

sinh vào cảnh giới tốt đẹp, được thăng hoa, được giải thoát và giác ngộ.” Khi 

chúng ta rửa chén hay giặt đồ, chúng ta có thể tâm niệm, “Ta nguyện giúp cho 

mọi người có được tâm thức thanh tịnh, không còn những tâm thái nhiễu loạn và 

u mê.” Khi trao vật gì cho ai, chúng ta có thể tâm niệm, “Nguyện rằng ta có khả 

năng đáp ứng mọi nhu cầu của chúng sanh.” Chúng ta có thể chuyển hóa một 

cách sinh động trong từng hành động với mong ước mang lại hạnh phúc cho 

người khác. Chính vì những lý do trên đây mà chúng ta có thể nói rằng chúng 

sanh con người đóng một vai trò hết sức quan trọng trong hầu hết các tôn giáo. 

Ðức Phật dạy trong kinh Ưu Bà Tắc: “Trong mọi loài, con người có những căn 

và trí tuệ cần thiết. Ngoài ra, điều kiện hoàn cảnh của con người không quá khổ 

sở như những chúng sanh trong địa ngục, không quá vui sướng như những 

chúng sanh trong cõi trời. Và trên hết, con người không ngu si như loài súc 

sanh.” Như vậy con người được xếp vào loại chúng sanh có nhiều ưu điểm. Con 

người có khả năng xây dựng và cải tiến cho mình một cuộc sống toàn thiện toàn 

mỹ. 

  

VII. Bức Thông Ðiệp Vô Giá Của Ðức Phật: 

Thông điệp vô giá của Ðức Phật hay Tứ Diệu Ðế là một trong những phần quan 

trọng nhất trong giáo pháp của Ðức Phật. Ðức Phật đã ban truyền thông điệp này 

nhằm hướng dẫn nhân loại đau khổ, cởi mở những trói buộc bất toại nguyện để 

đi đến hạnh phúc, tương đối và tuyệt đối (hạnh phúc tương đối hay hạnh phúc 

trần thế, hạnh phúc tuyệt đối hay Niết Bàn). Ðức Phật nói: “Ta không phải là cái 

gọi một cách mù mờ ‘Thần linh’ ta cũng không phải là hiện thân của bất cứ cái 

gọi thần linh mù mờ nào. Ta chỉ là một con người khám phá ra những gì đã bị 

che lấp. Ta chỉ là một con người đạt được toàn giác bằng cách hoàn toàn thấu 

triệt hết thảy những chân lý.” Thật vậy, đối với chúng ta, Ðức Phật là một con 

người đáng được kính mộ và tôn sùng, không phải chỉ như một vị thầy mà như 

một vị Thánh. Ngài là một con người, nhưng là một người siêu phàm, một 

chúng sanh duy nhất trong vũ trụ đạt đến tuyệt luân tuyệt hảo. Tất cả những gì 

mà Ngài thành đạt, tất cả những gì mà Ngài thấu triệt đều là thành quả của 

những cố gắng của chính Ngài, của một con người. Ngài thành tựu sự chứng ngộ 

tri thức và tâm linh cao siêu nhất, tiến đến tuyệt đỉnh của sự thanh tịnh và trạng 

thái toàn hảo trong những phẩm hạnh cao cả nhất của con người. Ngài là hiện 

thân của từ bi và trí tuệ, hai phẩm hạnh cao cả nhất trong Phật giáo. Ðức Phật 

không bao giờ tự xưng mình là vị cứu thế và không tự hào là mình cứu rỗi 

những linh hồn theo lối thần linh mặc khải của những tôn giáo khác. Thông điệp 

của Ngài thật đơn giản nhưng vô giá đối với chúng ta: “Bên trong mỗi con người 

có ngủ ngầm một khả năng vô cùng vô tận mà con người phải nỗ lực tinh tấn 

trau dồi và phát triển những tiềm năng ấy. Nghĩa là trong mỗi con người đều có 



 30 

Phật tánh, nhưng giác ngộ và giải thoát nằm trọn vẹn trong tầm mức nỗ lực và 

cố gắng của chính con người.” 

Chương Ba 

  

Vũ Trụ-Nhân-Duyên Sanh 

Theo Quan Ðiểm Phật Giáo 

  

I.    Tổng Quan Về Vũ Trụ Quan Phật Giáo: 

Theo quan điểm Phật giáo thì vũ trụ là vô cùng vô tận. Tuy nhiên, nếu chúng ta 

nói về sự thành hình của hệ thống thế giới mà chúng ta đang ở, chúng ta có thể 

nói về sự thành hình của nó như sau: “Nói về các yếu tố cấu thành vũ trụ, yếu tố 

ban đầu là “gió”, có nền tảng từ hư không. Rồi gió chuyển động, và dựa vào đó 

mà hơi nóng xuất hiện, rồi có hơi nước, rồi có chất cứng tức là đất.” Vũ Trụ 

Luận của Phật Giáo không phải chỉ bàn đến sự hiện hữu của vô số hệ thống thế 

giới tập hợp thành những nhóm mà ta vẫn gọi là các thiên hà, mà nó còn đề cập 

đến những khái niệm rộng rãi về thời gian của vũ trụ. Ðức Phật tuyên bố rằng 

trên mức độ hiểu biết cao nhất thì toàn thể vũ trụ là bản tâm thanh tịnh. Tuy 

nhiên, trên mức độ hiểu biết thông thường thì Ngài vẽ nên một thứ vũ trụ với vô 

số những hệ thống thế giới với vô số những hành tinh nơi mà mọi chủng loại 

chúng sanh đang sanh sống. Vì vậy, hệ thống thế giới của chúng ta không phải 

là một hệ thống thế giới duy nhất trong vũ trụ. Những thế giới khác cũng có chư 

Phật giảng dạy về giác ngộ đạo. Những bản kinh Phật cổ xưa nhất nói đến các 

thành kiếp và hoại kiếp với những khoảng thời gian lớn lao của những thiên hà 

ấy, chúng dần dần hình thành như thế nào và sau một thời kỳ tương đối ổn định 

và có đời sống trong các thế giới của chính chúng đã tồn tại rồi tất nhiên phải 

suy tàn và hủy diệt như thế nào. Tất cả đều là sự vận hành của những quá trình, 

biến cố nầy dẫn đến biến cố khác một cách hoàn toàn tự nhiên. Như bạn đã biết 

mặc dù Ðức Phật đã khám phá ra sự hiện hữu của nhiều Thượng đế trong vũ trụ, 

Ngài không bao giờ cố ý đánh giá thấp quyền uy của đấng Thượng đế được dân 

chúng Ấn Ðộ thờ phượng thời bấy giờ. Ngài chỉ thuyết giảng chân lý. Và chân 

lý đó không gây ảnh hưởng gì đến quyền lực của đấng Thượng đế. Tương tự, sự 

kiện vũ trụ có nhiều mặt trời không làm giảm thiểu sự quan trọng của mặt trời 

trong thái dương hệ của chúng ta, vì mặt trời của chúng ta vẫn tiếp tục cho 

chúng ta ánh sáng mỗi ngày. Ðối với một số tôn giáo khác, Thượng đế rất có 

quyền năng so với loài người, nhưng theo Phật giáo, các ngài chưa giải thoát 

được sự khổ đau phiền não, và có thể các ngài vẫn còn sân hận. Thọ mạng của 

các ngài rất dài, nhưng không trường cửu như một số tôn giáo vẫn tin tưởng. 

Các vấn đề thường được các học giả nói đến về Phật Giáo là Nhân sinh quan và 

Vũ trụ quan Phật giáo. Sự khảo sát nguồn gốc nhân sinh quan và vũ trụ quan là 

công việc của lãnh vực của các nhà chuyên môn trong lãnh vực Siêu Hình Học 

và vấn đề nầy đã được khảo sát từ buổi ban sơ của các nền văn minh Hy Lạp, 

Ấn Ðộ và Trung Hoa. Ở đây chỉ nói đại cương về Nhân sinh quan và Vũ trụ 

quan Phật giáo mà thôi. Vũ Trụ Luận của Phật Giáo không phải chỉ bàn đến sự 

hiện hữu của vô số hệ thống thế giới tập hợp thành những nhóm mà ta vẫn gọi là 

các thiên hà, mà nó còn đề cập đến những khái niệm rộng rãi về thời gian của vũ 

trụ. Theo vũ trụ luận Phật giáo, trái đất trải qua những chu kỳ; trong một vài chu 



 31 

kỳ nầy, trái đất tốt đẹp hơn, nhưng trong những chu kỳ khác, nó sa đọa. Tuổi 

trung bình của con người là dấu hiệu chỉ tính chất thời đại mà người ấy sống. 

Tuổi có thể thay đổi từ 20 đến hằng trăm triệu năm. Vào thời Ðức Phật Thích 

Ca, mức độ trung bình của đời sống là 100 năm. Sau thời của Ngài, thế gian hư 

hỏng, cuộc sống con người rút ngắn đi. Ðáy sâu của tội lỗi và bất hạnh sẽ hiện ra 

khi tuổi thọ trung bình của con người hạ xuống còn 10 tuổi. Lúc đó Diệu Pháp 

của Ðức Phật sẽ hoàn toàn bị bỏ quên. Nhưng sau đó thì một cuộc đột khởi mới 

lại bắt đầu. Khi nào đời sống con người lên tới 80.000 năm thì Phật Di Lặc ở 

cung trời Ðâu Suất sẽ hiện ra trên trái đất. Ngoài ra, những bản kinh Phật cổ xưa 

nhất nói đến các thành kiếp và hoại kiếp với những khoảng thời gian lớn lao của 

những thiên hà ấy, chúng dần dần hình thành như thế nào và sau một thời kỳ 

tương đối ổn định và có đời sống trong các thế giới của chính chúng đã tồn tại 

rồi tất nhiên phải suy tàn và hủy diệt như thế nào. Tất cả đều là sự vận hành của 

những quá trình, biến cố nầy dẫn đến biến cố khác một cách hoàn toàn tự nhiên. 

Ðức Phật là vị Thầy khám phá ra bản chất thực sự của luật vũ trụ và khuyên 

chúng ta nên sống phù hợp với định luật nầy. Ngài đã khẳng định rằng không ai 

trong chúng ta có thể thoát khỏi được định luật vũ trụ bằng cách cầu nguyện một 

đấng thần linh tối thượng, bởi lẽ định luật vũ trụ vô tư với mọi người. Tuy 

nhiên, Ðức Phật dạy rằng chúng ta có thể ngăn chặn việc làm xấu ác bằng cách 

gia tăng hành vi thiện lành, và rèn luyện tâm trí loại bỏ những tư tưởng xấu. 

Theo Ðức Phật, con người có thể trở thành một thượng đế nếu con người ấy 

sống đứng đắn và chánh đáng bất kể người ấy thuộc tôn giáo nào. Nghĩa là một 

ngày nào đó người ấy có thể đạt được an lạc, tỉnh thức, trí tuệ và giải thoát nếu 

người ấy sẳn sàng tu tập toàn thiện chính mình. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni 

chính là người đã chứng ngộ chân lý, Ngài xem tất cả những câu hỏi về siêu 

hình là trống rỗng. Chính vì thế mà Ðức Phật thường giữ thái độ im lặng hay 

không trả lời những câu hỏi liên quan đến siêu hình vì Ngài cho rằng những câu 

hỏi nầy không phải là hướng nhắm đến của Phật tử, hướng nhắm đến của Phật tử 

là sự giải thoát rốt ráo. Theo Ðức Phật, làm sao con người có thể biết được sự 

thật của vũ trụ khi con người không thể biết được sự thật của chính mình? Thế 

nên Ngài dạy: “Ðiều thực tiễn cho con người là quay trở về với chính mình để 

biết mình là ai, đang ở đâu và đang làm gì để loại trừ hết thảy các thứ ngăn che 

mình khỏi sự thật của vạn hữu. Nghĩa là con người phải tự mình tu tập để thanh 

lọc cả thân lẫn tâm. Về vấn đề vũ trụ, Ðức Phật cho rằng thế giới vật chất do tứ 

đại hình thành như nhiều nhà tư tưởng Ấn Ðộ trước thời Ðức Phật đã tuyên bố. 

Ðó là đất, nước, lửa và gió. Các yếu tố nầy luôn vận hành và vô thường, thế nên 

vạn hữu do chúng làm cũng vô thường. Vấn đề thắc mắc về nguồn gốc của Tứ 

Ðại sẽ trở nên hoàn toàn vô nghĩa đối với chân lý về giáo thuyết Duyên Khởi mà 

Ðức Phật đã phát hiện và giảng dạy. 

  

II.   Tam Thiên Ðại Thiên Thế Giới: 

Từ trên 25 thế kỷ về trước, Ðức Phật đã dạy về sự rộng lớn vô biên và sự vô 

cùng của vũ trụ. Thế giới mà chúng ta đang ở không phải chỉ có một, mà nhiều 

như cát sông Hằng. Vũ trụ của ba ngàn đại thiên thế giới (thế giới chúng ta đang 

ở là thế giới ta bà. Ta Bà tiếng Phạn gọi là Saha, nghĩa là thọ khổ, kham khổ, vì 

không gian vô hạn và thế giới kiểu thế giới ta bà nầy lại có vô lượng thế giới, 



 32 

giăng bủa khắp lục phương, lớn nhỏ khác nhau tạo thành một tiểu thế giới. Một 

ngàn tiểu thế giới hiệp thành một tiểu thiên thế giới, một ngàn tiểu thiên thế giới 

thành một trung thiên thế giới, một ngàn trung thiên thế giới thành một đại thiên 

thế giới. Một ngàn tiểu thiên thế giới, một ngàn trung thiên thế giới, một ngàn 

đại thiên thế giới hiệp thành ba ngàn đại thiên thế giới). Mỗi tam thiên đại thiên 

thế giới như thế gồm một ngàn triệu thế giới nhỏ như thế giới của chúng ta đang 

ở. Hơn nữa, vũ trụ không phải chỉ có một đại thiên thế giới, mà gồm vô số đại 

thiên thế giới. Về thời gian theo Phật giáo thì mỗi thế giới có bốn trung kiếp, 

mỗi trung kiếp có 20 tiểu kiếp, mỗi tiểu kiếp có 16 triệu năm. Như thế, một thế 

giới từ lúc được thành lập đến khi bị tiêu diệt trung bình là một ngàn hai trăm 

tám chục triệu năm. Dân Ấn Ðộ xưa tin rằng vũ trụ nầy gồm nhiều ngàn thế 

giới. 

Tông Thiên Thai đề ra một vũ trụ gồm mười cảnh vực với căn bản ba nghìn thế 

giới nầy, tức là thế giới của hữu tình được chia thành mười cõi (Tứ Thánh Lục 

Phàm). Tông nầy hoàn toàn quay về lý thuyết duy tâm nhưng diễn tả khác hơn. 

Thiên Thai cho rằng trong một sát na tâm hay một khoảnh khắc của tư tưởng 

bao gồm cả ba nghìn thế giới (nhất niệm tam thiên). Ðây là một lý thuyết riêng 

của tông nầy và được gọi là “Bản Cụ Tam Thiên” hay “Lý Cụ Tam Thiên” hay 

“Tánh Cụ Tam Thiên,” và có khi được gọi là “Viên Cụ Tam Thiên.” Nội thể, 

hoặc cụ hay bản tánh hay viên mãn đều chỉ chung một ý niệm như nhau, tức là, 

trong một khoảnh khắc của tư tưởng hay sát na tâm đều có cả 3.000 thế giới. Có 

người coi ý niệm nầy như là rất gần với ý niệm về tuyệt đối thể. Nhưng nếu bạn 

coi tuyệt đối thể như là căn nguyên của tất cả tạo vật thì nó không đúng hẳn là 

tuyệt đối thể. Vậy nó có thể được coi như là môt hình thái của lý thuyết duy tâm, 

nhưng nếu người ta nghĩ rằng tâm thể ấy biểu hiện thế giới ngoại tại bằng tiến 

trình phân hai thì lại khác hẳn, vì nó không có nghĩa rằng, một khắc của tư 

tưởng tạo ra ba nghìn thế giới, bởi vì một sự tạo tác là sự khởi đầu của một 

chuyển động theo chiều dọc, nghĩa là tạo tác trong thời gian. Nó cũng không có 

nghĩa rằng ba nghìn thế giới được thu vào trong một khoảnh khắc của tư tưởng, 

bởi vì sự thu giảm là một hiện hữu theo chiều ngang, nghĩa là cọng hữu trong 

không gian. Dù chủ thuyết tam thiên đại thiên thế giới được quảng diễn trên căn 

bản duy tâm nhưng nó không chỉ là duy tâm vì tất cả các pháp trong vũ trụ đều ở 

ngay trong một ý niệm nhưng không giản lược vào tâm hay ý. 

  

III.  Quan Ðiểm Phật Giáo Về Nhân-Duyên Sanh: 

Theo Giáo Sư Junjiro Takakusu trong Cương Yếu Triết Học Phật Giáo, duyên 

khởi có nghĩa là sự vật chờ duyên mà nẩy sinh, đối lại với tánh giác hay chân 

như; hay vạn sự vạn vật hay các pháp hữu vi đều từ duyên mà khởi lên, chứ 

không có tự tánh. Phật giáo không coi trọng ý niệm về nguyên lý căn nhân hay 

nguyên nhân đệ nhất như ta thường thấy trong các hệ thống triết học khác; và 

cũng không bàn đến ý niệm về vũ trụ luận. Tất nhiên, triết học về Thần học 

không thể nào phát triển trong Phật giáo. Ðừng ai mong có cuộc thảo luận về 

Thần học nơi một triết gia Phật giáo. Ðối với vấn đề sáng thế, đạo Phật có thể 

chấp nhận bất cứ học thuyết nào mà khoa học có thể tiến hành, vì đạo Phật 

không thừa nhận có một xung đột nào giữa tôn giáo và khoa học. Theo đạo Phật, 

nhân loại và các loài hữu tình đều tự tạo, hoặc chủ động hoặc thụ động. Vũ trụ 



 33 

không phải là quy tâm độc nhất; nó là môi trường cọng sinh của vạn hữu. Phật 

giáo không tin rằng vạn hữu đến từ một nguyên nhân độc nhất, nhưng cho rằng 

mọi vật nhất định phải được tạo thành ít nhất là hai nguyên nhân. Những sáng 

hóa hay biến thành của các nguyên nhân đi trước nối tiếp trong liên tục thời 

gian, quá khứ, hiện tại và vị lai, như một chuỗi dây xích. Chuỗi xích nầy được 

chia thành 12 bộ phận, gọi là 12 khoen nhân duyên vì mỗi bộ phận liên quan 

nhau với công thức như sau “Cái nầy có nên cái kia có; cái nầy sinh nên cái kia 

sinh. Cái nầy không nên cái kia không; cái nầy diệt nên cái kia diệt.” 

Theo Triết Học Trung Quán, thuyết Duyên Khởi là một học thuyết vô cùng 

trọng yếu trong Phật Giáo. Nó là luật nhân quả của vũ trụ và mỗi một sinh mạng 

của cá nhân. Nó quan trọng vì hai điểm. Thứ nhất, nó đưa ra một khái niệm rất 

rõ ràng về bản chất vô thường và hữu hạn của mọi hiện tượng. Thứ hai, nó cho 

thấy sanh, lão, bệnh, tử và tất cả những thống khổ của hiện tượng sinh tồn tùy 

thuộc vào những điều kiện như thế nào và tất cả những thống khổ nầy sẽ chấm 

dứt như thế nào khi vắng mặt các điều kiện đó. Trung Quán lấy sự sanh và diệt 

của các thành tố của sự tồn tại để giải thích duyên khởi là điều kiện không chính 

xác. Theo Trung Quán, duyên khởi không có nghĩa là nguyên lý của một tiến 

trình ngắn ngủi, mà là nguyên lý về sự lệ thuộc vào nhau một cách thiết yếu của 

các sự vật. Nói gọn, duyên khởi là nguyên lý của tương đối tánh. Tương đối tánh 

là một khám phá vô cùng quan trọng của khoa học hiện đại. Những gì mà ngày 

nay khoa học khám phá thì Ðức Phật đã phát hiện từ hơn hai ngàn năm trăm 

năm về trước. Khi giải thích duyên khởi như là sự lệ thuộc lẫn nhau một cách 

thiết yếu hoặc là tánh tương đối của mọi sự vật, phái Trung Quán đã bác bỏ một 

tín điều khác của Phật giáo Nguyên Thủy. Phật giáo Nguyên Thủy đã phân tích 

mọi hiện tượng thành những thành tố, và cho rằng những thành tố nầy đều có 

một thực tại riêng biệt. Trung Quán cho rằng chính thuyết Duyên Khởi đã tuyên 

bố rõ là tất cả các pháp đều tương đối, chúng không có cái gọi là ‘thực tánh’ 

riêng biệt của chính mình. Vô tự tánh hay tương đối tánh đồng nghĩa với ‘Không 

Tánh,’ nghĩa là không có sự tồn tại đích thực và độc lập. Các hiện tượng không 

có thực tại độc lập. Sự quan trọng hàng đầu của Duyên Khởi là vạch ra rằng sự 

tồn tại của tất cả mọi hiện tượng và của tất cả thực thể trên thế gian nầy đều hữu 

hạn, chúng không có sự tồn tại đích thực độc lập. Tất cả đều tùy thuộc vào tác 

động hỗ tương của vô số duyên hay điều kiện hạn định. Ngài Long Thọ đã sơ 

lược về Duyên Khởi như sau: “Bởi vì không có yếu tố nào của sự sinh tồn được 

thể hiện mà không có các điều kiện, cho nên không có pháp nào là chẳng 

‘Không,’ nghĩa là không có sự tồn tại độc lập đích thực.” 

Duyên Khởi có nhiều loại. Thứ nhất là “Nghiệp Cảm Duyên Khởi”: Nghiệp 

cảm duyên khởi được dùng để miêu tả bánh xe sinh hóa. Trong sự tiến hành của 

nhân và quả, phải có định luật và trật tự. Ðó là lý thuyết về nghiệp cảm. Trong 

12 chi duyên khởi, không thể nêu ra một chi nào để nói là nguyên nhân tối sơ. 

Bởi vì, cả 12 chi tạo thành một vòng tròn liên tục mà người ta gọi là “Bánh Xe 

Sinh Hóa,” hay bánh xe luân hồi. Người ta có thói quen coi sự tiến hành của thời 

gian như một đường thẳng từ quá khứ vô cùng ngang qua hiện tại đến vị lai vô 

tận. Thế nhưng đạo Phật lại coi thời gian như là một vòng tròn không có khởi 

đầu, không có chấm dứt. Thời gian tương đối. Một sinh vật chết đi không là 

chấm dứt; ngay đó, một đời sống khác bắt đầu trải qua một quá trình sống chết 



 34 

tương tự, và cứ lập lại như vậy thành một vòng tròn sinh hóa bất tận. Theo đó 

một sinh vật khi được nhìn trong liên hệ thời gian, nó tạo thành một dòng tương 

tục không gián đoạn. Không thể xác định sinh vật đó là thứ gì, vì nó luôn luôn 

biến đổi và tiến hóa qua 12 giai đoạn của đời sống. Phải đặt toàn bộ các giai 

đoạn nầy trong toàn thể của chúng coi như là đang biểu hiện cho một sinh thể cá 

biệt. Cũng vậy, khi một sinh vật được nhìn trong tương quan không gian, nó tạo 

thành một tập hợp phức tạp gồm năm yếu tố hay ngũ uẩn. Bánh xe sinh hóa là 

lối trình bày khá sáng sủa của quan điểm Phật giáo và một sinh vật trong liên hệ 

với thời gian và không gian. Bánh xe sinh hóa là một vòng tròn không khởi 

điểm, nhưng thông thường người ta trình bày nó bắt đầu từ vô minh, một trạng 

thái vô ý thức, mù quáng. Kỳ thật, vô minh chỉ là một tiếp diễn của sự chết. Lúc 

chết, thân thể bị hủy hoại nhưng vô minh vẫn tồn tại như là kết tinh các hiệu quả 

của các hành động được tạo ra trong suốt cuộc sống. Ðừng nên coi vô minh như 

là phản nghĩa của tri kiến; phải biết nó bao gồm cả tri, sự mù quáng hay tâm trí u 

tối, vô ý thức. Vô minh dẫn tới hành động u tối, mù quáng. Hành, năng lực, hay 

kết quả của hành vi mù quáng đó, là giai đoạn kế tiếp. Nó là động lực, hay ý chí 

muốn sống. Ý chí muốn sống không phải là loại ý chí mà ta thường dùng trong ý 

nghĩa như “tự do ý chí;” thực sự, nó là một động lực mù quáng hướng tới sự 

sống hay khát vọng mù quáng muốn sống. Vô Minh và Hành được coi là hai 

nhân duyên thuộc quá khứ. Chúng là những nguyên nhân khi nhìn chủ quan từ 

hiện tại; nhưng khi nhìn khách quan đời sống trong quá khứ là một đời sống 

toàn diện giống hệt như đời sống hiện tại.   

Thứ nhì là “A Lại Da Duyên Khởi”: A Lại Da Duyên Khởi để giải thích căn 

nguyên của nghiệp. Nghiệp được chia thành ba nhóm, chẳng hạn như nghiệp nơi 

thân, nơi khẩu và nơi ý. Nếu khởi tâm tạo tác, phải chịu trách nhiệm việc làm đó 

và sẽ chịu báo ứng, bởi vì ý lực là một hành động của tâm ngay dù nó không 

phát biểu ra lời nói hay bộc lộ trong hành động của thân. Nhưng tâm là cứ điểm 

căn để nhất của tất cả mọi hành động luật duyên sinh phải được đặt vào kho tàng 

tâm ý, tức Tàng Thức hay A Lại Da thứ (Alaya-vijnana). Lý thuyết ý thể của đạo 

Phật, tức học thuyết Duy Thức, chia thức thành tám công năng, như nhãn thức, 

nhĩ thức, tỷ thức, thiệt thức, thân thức, ý thức, mạt na thức, và a lại da thức. 

Trong tám thức nầy, thức thứ bảy và thứ tám cần phải giải thích. Thức thứ bảy là 

trung tâm cá biệt hóa của ngã tính, là trung tâm hiện khởi của các ý tưởng vị 

ngã, ích kỹ, kiêu mạn, tự ái, ảo tưởng và mê hoặc. Thức thứ tám là trung tâm 

tích tập của ý thể, là nơi chứa nhóm các ‘hạt giống’ hay chủng tử của tất cả mọi 

hiện khởi và chúng được bộc lộ trong các hiện khởi đó. Ðạo Phật chủ trương 

rằng nguyên khởi của vạn hữu và vạn tượng là hiệu quả của ý thể. Mỗi chủng tử 

tồn tại trong tàng thức và khi nó trào vọt vào thế giới khách quan, nó sẽ được 

phản ảnh để trở thành một hạt giống mới. Nghĩa là tâm vươn ra thế giới ngoại tại 

và khi tiếp nhận các đối tượng nó đặt những ý tưởng mới vào trong tàng thức. 

Lại nữa, hạt giống mới đó sẽ trào vọt để phản ảnh trở lại thành một hạt giống 

mới mẻ khác nữa. Như thế, các hạt giớng hay các chủng tử tụ tập lại và tất cả 

được chứa nhóm ở đây. Khi chúng tiềm ẩn, chúng ta gọi chúng là những chủng 

tử. Nhưng khi chúng hoạt động, chúng ta gọi chúng là những hiện hành. Những 

chủng tử cố hữu, những hiện hành, và những chủng tử mới hỗ tương phụ thuộc 

lẫn nhau tạo thành một vòng tròn mãi mãi tái diễn tiến trình trước sau như nhất. 



 35 

Ðây gọi là A Lại Da Duyên Khởi. Cái làm cho chủng tử hay vô thức tâm phát 

khởi thành hiện hành, nghĩa là động lực tạo ra dòng vận động của duyên khởi, 

chính là ý thể, nghĩa là thức. Có thể thấy một cách dễ dàng, theo thuyết A Lại 

Da Duyên Khởi nầy, rằng Hoặc, Nghiệp và Khổ khởi nguyên từ nghiệp thức, 

hay ý thể. Tàng thức lưu chuyển tái sinh để quyết định một hình thái của đời 

sống kế tiếp. Có thể coi tàng thức giống như một linh hồn trong các tôn giáo 

khác. Tuy nhiên, theo học thuyết của đạo Phật, cái tái sanh không phải là linh 

hồn, mà là kết quả của các hành động được thi hành trong đời sống trước. Trong 

đạo Phật, người ta không nhận có hiện hữu của linh hồn. 

Thứ ba là “Chân Như Duyên Khởi”: Chân Như Duyên Khởi, để giải thích căn 

nguyên của tàng thức. Tàng thức của một người được quy định bởi bản tính của 

người đó và bản tánh nầy là hình thái động của chân như. Không nên hỏi chân 

như hay Như Lai tạng khởi lên từ đâu, bởi vì nó là thể tánh, là chân như cứu 

cánh không thể diễn đạt. Chân như là từ ngữ duy nhất có thể dùng để diễn tả 

thực tại cứu cánh vượt ngoài định danh và định nghĩa. Còn được gọi là Như Lai 

Tạng. Như Lai Tạng là Phật tánh ẩn tàng trong bản tánh của phàm phu. Như Lai 

là một biểu hiệu được Phật tự dùng để thay cho các danh xưng như “Tôi” hay 

“Chúng ta,” nhưng không phải là không có một ý nghĩa đặc biệt. Sau khi Ngài 

thành đạo, Ðức Phật gặp năm anh em Kiều Trần Như hay năm nhà khổ hạnh mà 

trước kia đã từng sống chung với Ngài trong đời sống khổ hạnh trong rừng. Năm 

nhà khổ hạnh nầy gọi Ngài là “Bạn Gotama.” Phật khiển trách họ, bảo rằng, 

đừng gọi Như Lai như là bạn và ngang hàng với mình, bởi vì Ngài bấy giờ đã là 

Ðấng Giác Ngộ, Ðấng Tối Thắng, Ðấng Nhất Thiết Trí. Khi Ngài “đến như vậy” 

trong tư thế hiện tại của Ngài với tư cách là vị đạo sư của trời và người, họ phải 

coi Ngài là Ðấng Trọn Lành chứ không phải là một nguời bạn cố tri. Lại nữa, 

khi Ðức Phật trở về thành Ca Tỳ La Vệ, quê cũ của Ngài, Ngài không đi đến 

cung điện của phụ vương mà lại ở trong khu vườn xoài ở ngoại thành, và theo 

thường lệ là đi khất thực mỗi ngày. Vua Tịnh Phạn, phụ vương của Ngài, không 

thể chấp nhận con mình, một hoàng tử, lại đi xin ăn trên các đường phố thành 

Ca Tỳ La Vệ. Lúc đó, vua đến viếng Ðức Phật tại khu vườn, và thỉnh cầu Ngài 

trở về cung điện. Phật trả lời vua bằng những lời lẽ như sau: “Nếu tôi vẫn còn là 

người thừa kế của Ngài, tôi phải trở về cung điện để cùng chung lạc thú với 

Ngài, nhưng gia tộc của tôi đã đổi. Bây giờ tôi là một người thừa kế các Ðức 

Phật trong quá khứ, các ngài đã “đến như vậy” như tôi đang đến như vậy ngày 

nay, cùng sống trong các khu rừng, và cùng khất thực. Vậy Bệ Hạ hãy bỏ qua 

những gì mà ngài đã nói.” Ðức vua hiểu rõ những lời đó, và tức thì trở thành 

một người đệ tử của Ðức Phật. Như Lai, đến như vậy hay đi như vậy, trên thực 

tế, cùng có ý nghĩa như nhau. Phật dùng cả hai và thường dùng chúng trong hình 

thức số nhiều. Ðôi khi các chữ đó được dùng cho một chúng sinh đã đến như 

vậy, nghĩa là, đến trong con đường thế gian. Ðến như vậy và đi như vậy do đó 

có thể được dùng với hai nghĩa: “Vị đã giác ngộ nhưng đến trong con đường thế 

gian,” hay “vị đến trong con đường thế gian một cách đơn giản.” Bấy giờ, Chân 

như hay Như Lai tạng chỉ cho trạng thái chân thật của vạn hữu trong vũ trụ, cội 

nguồn của một đấng giác ngộ. Khi tĩnh, nó là tự thân của Giác Ngộ, không liên 

hệ gì đến thời gian và không gian; nhưng khi động, nó xuất hiện trong hình thức 

loài người chấp nhận một đường lối thế gian và sắc thái của đời sống. Trên thực 



 36 

tế, Chân như hay Như Lai tạng là một, và như nhau: chân lý cứu cánh. Trong 

Ðại Thừa, chân lý cứu cánh được gọi là Chân như hay Như thực. Chân như 

trong ý nghĩa tĩnh của nó thì phi thời gian, bình đẳng, vô thủy vô chung, vô 

tướng, không sắc, bởi vì bản thân sự vật mà không có sự biểu lộ của nó thì 

không thể có ý nghĩa và không bộc lộ. Chân như trong ý nghĩa động của nó có 

thể xuất hiện dưới bất cứ hình thức nào. Khi được điều động bởi một nguyên 

nhân thuần tịnh, nó mang hình thức thanh thoát; khi được điều động bởi một 

nguyên nhân ô nhiễm, nó mang hình thức hủ bại. Do đó chân như có hai trạng 

thái: tự thân chân như, và những biểu lộ của nó trong vòng sống và chết. 

Thứ tư là “Pháp Giới Duyên Khởi”: Pháp giới (Dharmadhatu) có nghĩa là 

những yếu tố của nguyên lý và có hai sắc thái: trạng thái chân như hay thể tánh 

và thế giới hiện tượng. Tuy nhiên trong Pháp Giới Duyên Khởi, người ta thường 

dùng theo nghĩa thứ hai, nhưng khi nói về thế giới lý tưởng sở chứng, người ta 

thường dùng nghĩa thứ nhất. Ðạo Phật chủ trương rằng không có cái được tạo 

độc nhất và riêng rẻ. Vạn hữu trong vũ trụ, tâm và vật, khởi lên đồng thời; vạn 

hữu trong vũ trụ nương tựa lẫn nhau, ảnh hưởng lẫn nhau, và do đó tạo ra một 

bản đại hòa tấu vũ trụ của toàn thể điệu. Nếu thiếu một, vũ trụ sẽ không toàn 

vẹn; nếu không có tất cả, cái một cũng không. Khi toàn thể vũ trụ tiến tới một 

bản hòa âm toàn hảo, nó được gọi là nhất chân pháp giới, vũ trụ của cái “Một” 

hay cái “Thực,” hay “Liên Hoa Tạng.” Trong vũ trụ lý tưởng đó, vạn hữu sẽ tồn 

tại trong hòa điệu toàn diện, mỗi hữu không chướng ngại hiện hữu và hoạt động 

của các hữu khác. Mặc dù quan niệm viên dung và đồng khởi là vũ trụ, nó là 

một thuyết Pháp Giới Duyên Khởi, bản tính của hiện khởi là vũ trụ, nó là một 

thứ triết lý về toàn thể tính của tất cả hiện hữu, hơn là triết học về nguyên khởi. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 37 

Chương Bốn 

  

Nhân Sinh Quan Của Ðạo Phật 

  

Thật là sai lầm khi nghĩ rằng nhân sinh quan và vũ trụ quan của đạo Phật là một 

quan niệm bi quan, rằng con người luôn sống trong tinh thần bi quan yếm thế. 

Ngược lại, người con Phật mỉm cười khi họ đi suốt cuộc đời. Người nào hiểu 

được bản chất thật của cuộc sống, người ấy hạnh phúc nhất, vì họ không bị điên 

đảo bởi tính chất hư ảo, vô thường của vạn vật. Người ấy thấy đúng thật tướng 

của vạn pháp, chứ không thấy như cái chúng dường như. Những xung đột phát 

sanh trong con người khi họ đối đầu với những sự thật của cuộc đời như sanh, 

lão, bệnh, tử, vân vân, nhưng sự điên đảo và thất vọng nầy không làm cho người 

Phật tử nao núng khi họ sẵn sàng đối diện với chúng bằng lòng can đảm. Quan 

niệm sống như vậy không bi quan, cũng không lạc quan, mà nó là quan niệm 

thực tiễn. Người không biết đến nguyên tắc hằng chuyển trong vạn pháp, không 

biết đến bản chất nội tại của khổ đau, sẽ bị điên đảo khi đương đầu với những 

thăng trầm của cuộc sống, vì họ không khéo tu tập tâm để thấy các pháp đúng 

theo thực tướng của chúng. Việc xem những lạc thú là bền vững, là dài lâu của 

con người, dẫn đến biết bao nhiêu nỗi lo toan, khi mọi chuyện xãy ra hoàn toàn 

trái ngược với sự mong đợi của họ. Do đó, việc trau dồi, tu tập một thái độ xả ly 

đối với cuộc sống, với những gì liên quan đến cuộc sống thật là cần thiết. Thái 

độ xả ly hay thản nhiên vô chấp nầy không thể tạo ra những bất mãn, thất vọng 

và những xung đột nội tâm, bởi vì nó không chấp trước vào thứ nầy hay thứ 

khác, mà nó giúp chúng ta buông bỏ. Ðiều nầy quả là không dễ, nhưng nó là 

phương thuốc hữu hiệu nhất nhằm chế ngự, nếu không muốn nói là loại trừ 

những bất toại nguyện hay khổ đau. Ðức Phật thấy khổ là khổ, hạnh phúc là 

hạnh phúc, và Ngài giải thích rằng mọi lạc thú thế gian, giống như các pháp hữu 

vi khác, đều phù du và hư ảo. Ngài cảnh tỉnh mọi người không nên quan tâm 

quá đáng đến lạc thú phù du ấy, vì không sớm thì muộn cũng dẫn đến khổ đau 

phiền não. Xả là phương thuốc giải độc hữu hiệu nhất cho cả hai thái độ bi quan 

và lạc quan. Xả là trạng thái quân bình của Tâm, không phải là trạng thái lãnh 

đạm thờ ơ. Xả là kết quả của một cái tâm đã được an định. Thật ra, giữa thái độ 

bình thản khi xúc chạm với những thăng trầm của cuộc sống là điều rất khó, thế 

nhưng đối với người thường xuyên trau dồi tâm xả sẽ không đến nỗi bị nó làm 

cho điên đảo, Hạnh phúc tuyệt đối không thể phát sinh nơi những gì do điều 

kiện và sự kết hợp tạo thành (các pháp hữu vi). Những gì chúng ta ấp ủ với bao 

nỗi hân hoan vào giây phút nầy, sẽ biến thành đau khổ vào giây phút kế. Lạc thú 

bao giờ cũng thoáng qua và không bền vững. Sự thỏa mãn đơn thuần của giác 

quan mà chúng ta gọi là lạc, là thích thú, nhưng trong ý nghĩa tuyệt đối của nó 

thì sự thỏa mãn như vậy không phải là điều đáng mừng. Vui cũng là khổ, là bất 

toại nguyện, vì nó phải chịu sự chi phối của luật vô thường. Nếu có cái nhìn đầy 

trí tuệ như vậy, chúng ta sẽ thấy được các pháp đúng theo tính chất của nó, trong 

ánh sáng chân thật của nó, có thể chúng ta sẽ nhận ra rằng thế gian nầy chẳng 

qua chỉ là tuồng ảo hóa, nó dẫn những ai dính mắc vào nó đi lầm đường lạc lối. 

Tất cả những thứ gọi là lạc thú đều là phù du, là sự mở màn cho đau khổ mà 

thôi. Chúng chỉ nhất thời xoa dịu những vết lở lói thảm hại của cuộc đời. Ðây 



 38 

chính là những gì thường được hiểu là khổ trong đạo Phật. Do biến hoại, chúng 

ta thấy rằng khổ không bao giờ ngừng tác động, nó vận hành dưới dạng thức nầy 

hay dạng thức khác. 

Về chúng sanh nói chung, đạo Phật xem tất cả chúng hữu tình kể cả vương quốc 

thảo mộc (những chúng sanh vô tình) là chúng sanh; tuy nhiên, từ “sattva” giới 

hạn nghĩa trong những chúng sanh có lý lẽ, tâm thức, cảm thọ. Những chúng 

sanh có tri giác, nhạy cảm, sức sống, và lý trí. Về cái gọi là Tự Ngã, theo Phật 

giáo, chỉ là sự tích tụ của những yếu tố tinh thần, kinh nghiệm và ý niệm. Thực 

chất không có cái ngã nào ngoài kinh nghiệm. Nói như vậy không có nghĩa là 

con người không quan trọng. Kỳ thật, Phật giáo là giáo pháp được Ðức Phật 

truyền giảng là một nền giáo lý hoàn toàn xây dựng trên trí tuệ của con người. 

Ðức Phật dạy: “Bạn hãy là ngọn đuốc và là nơi tối thượng cho chính bạn, chứ 

đừng nên tìm nơi nương tựa vào bất cứ người nào khác.” Rồi Ðức Phật lại dạy 

thêm: “Ta là Phật đã thành, chúng sanh là Phật sẽ thành.” Với Phật giáo, tất cả 

những gì thực hiện được đều hoàn toàn do nỗ lực và trí tuệ rút từ những kinh 

nghiệm của con người. Phật dạy con người làm chủ vận mệnh của mình. Con 

người có thể làm cho đời mình tốt hơn hoặc xấu hơn, và con người cũng có thể 

thành Phật nếu nỗ lực tu y theo Phật. 

Về quan niệm Nhân Thừa và Thiên thừa, theo Ðại Thừa: Tái sanh vào nhân gian 

hay cõi người nhờ tu trì ngũ giới (hữu tình quan Phật Giáo lấy loài người làm 

trọng tâm. Con người có thể làm lành mà cũng có thể làm ác, làm ác thì bị sa 

đọa trong ba đường dữ như địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh; làm lành thì được sanh 

lên các đường lành như nhơn và thiên, A La Hán, Bích Chi Phật, vân vân). Tuy 

nhiên, có nhiều dị biệt về số phận con người. Tỷ như có kẻ thấp người cao, có kẻ 

chết yểu có người sống lâu, có kẻ tàn tật bệnh hoạn, có người lại tráng kiện 

mạnh khỏe, có người giàu sang phú quí mà cũng có kẻ nghèo khổ lầm than, có 

người khôn ngoan lại có kẻ ngu đần, vân vân. Theo nhân sinh quan Phật giáo, tất 

cả những kết quả vừa kể trên đây không phải là sự ngẫu nhiên. Chính khoa học 

ngày nay cũng chống lại thuyết “ngẫu nhiên,” các Phật tử lại cũng như vậy. 

Người con Phật chơn thuần không tin rằng những chênh lệch trên thế giới là do 

cái gọi là đấng Sáng Tạo hay Thượng Ðế nào đó tạo ra. Người con Phật không 

tin rằng  hạnh phúc hay khổ đau mà mình phải kinh qua đều do sự sáng tạo của 

một đấng Sáng Tạo Tối Thượng. Theo nhân sinh quan Phật giáo, những dị biệt 

vừa kể trên là do nơi sự di truyền về môi sinh, mà phần lớn là do nguyên nhân 

hay nghiệp, không chỉ ngay bây giờ mà còn do nơi quá khứ gần hay xa. Chính 

con người phải chịu trách nhiệm về hạnh phúc hay khổ sở của chính mình. Con 

người tạo thiên đường hay địa ngục cho chính mình. Con người là chủ tể định 

mệnh của mình, con người là kết quả của quá khứ và là nguồn gốc của tương 

lai. Về quan niệm Thiên Thừa, đây chỉ là một trong ngũ thừa, có công năng đưa 

những người tu tập thiện nghiệp đến một trong sáu cõi trời dục giới, cũng như 

đưa những người tu tập thiền định đến những cảnh trời sắc giới hay vô sắc giới 

cao hơn. Chúng sanh được tái sanh vào cõi trời nhờ tu trì thập thiện. 

Về quan niệm Thân và Tâm, đạo Phật nói về giáo thuyết thân tâm vô thường. Có 

người cho rằng luận thuyết “Thân Tâm Vô Thường” của đạo Phật phải chăng vô 

tình gieo vào lòng mọi người quan niệm chán đời, thối chí. Nếu thân và tâm 

cũng như sự vật đều vô thường như vậy thì chẳng nên làm gì cả, vì nếu có làm 



 39 

thành sự nghiệp lớn lao cũng không đi đến đâu. Mới nghe tưởng chừng như 

phần nào có lý, kỳ thật nó không có lý chút nào. Khi thuyết giảng về thuyết nầy, 

Ðức Phật không muốn làm nản chí một ai, mà Ngài chỉ muốn cảnh tỉnh đệ tử 

của Ngài về một chân lý. Phật tử chơn thuần khi hiểu được lẽ vô thường sẽ giữ 

bình tĩnh, tâm không loạn động trước cảnh đổi thay đột ngột. Biết được lẽ vô 

thường mới giữ được tâm an, mới cố gắng làm những điều lành và mạnh bạo gạt 

bỏ những điều ác, cương quyết làm, dám hy sinh tài sản, dám tận tụy đóng góp 

vào việc công ích cho hạnh phúc của mình và của người. Vạn sự vạn vật không 

ngừng thay đổi, chứ không bao giờ chịu ở yên một chỗ. Cuộc đời nay còn mai 

mất, biến chuyển không ngừng nghỉ. Thân con người cũng vậy, nó cũng là vô 

thường, nó cũng nằm trong định luật “Thành Trụ Hoại Không.” Thân ta phút 

trước không phải là thân ta phút sau. Khoa học đã chứng minh rằng trong thân 

thể chúng ta, các tế bào luôn luôn thay đổi và cứ mỗi thời kỳ bảy năm  là các tế 

bào cũ hoàn toàn đổi mới. Sự thay đổi làm cho chúng ta mau lớn, mau già và 

mau chết. Càng muốn sống bao nhiêu chúng ta lại càng sợ chết bấy nhiêu. Từ 

tóc xanh đến tóc bạc, đời người như một giấc mơ. Thế nhưng có nhiều người 

không chịu nhận biết ra điều nầy, nên họ cứ lao đầu vào cái thòng lọng tham ái; 

để rồi khổ vì tham dục, còn khổ hơn nữa vì tham lam ôm ấp bám víu mãi vào sự 

vật, đôi khi đến chết mà vẫn chưa chịu buông bỏ. Ðến khi biết sắp trút hơi thở 

cuối cùng mà vẫn còn luyến tiếc tìm cách nắm lại một cách tuyệt vọng. Thân ta 

vô thường, tâm ta cũng vô thường. Tâm vô thường còn mau lẹ hơn cả thân. Tâm 

chúng ta thay đổi từng giây, từng phút theo với ngoại cảnh, vui đó rồi buồn đó, 

cười đó rồi khóc đó, hạnh phúc đó rồi khổ đau đó. 

Theo Kinh Duy Ma Cật, khi Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát vâng mệnh của Ðức Phật đi 

thăm bệnh cư sĩ Duy Ma Cật, nên mới có cuộc đối đáp về “thân”. Văn Thù hỏi 

cư sĩ Duy Ma Cật: “Phàm Bồ Tát an ủi Bồ Tát có bệnh như thế nào?” Duy Ma 

Cật đáp: “Nói thân vô thường, nhưng không bao giờ nhàm chán thân nầy. Nói 

thân có khổ, nhưng không bao giờ nói về sự vui ở Niết Bàn. Nói thân vô ngã mà 

khuyên dạy dắt dìu chúng sanh. Nói thân không tịch, chứ không nói là rốt ráo 

tịch diệt. Nói ăn năn tội trước, chứ không nói vào nơi quá khứ. Lấy bệnh mình 

mà thương bệnh người. Phải biết cái khổ vô số kiếp trước, phải nghĩ đến sự lợi 

ích cho tất cả chúng sanh, nhớ đến việc làm phước, tưởng đến sự sống trong 

sạch, chớ nên sanh tâm buồn rầu, phải thường khởi lòng tinh tấn, nguyện sẽ làm 

vị y vương điều trị tất cả bệnh của chúng sanh. Bồ Tát phải an ủi Bồ Tát có bệnh 

như thế để cho được hoan hỷ.” Ngài Văn Thù Sư Lợi! Bồ Tát có bệnh đấy phải 

quán sát được các pháp như thế. Lại nữa, quán thân vô thường, khổ, không, vô 

ngã, đó là huệ. Dù thân có bệnh vẫn ở trong sanh tử làm lợi ích cho chúng sanh 

không nhàm mỏi, đó là phương tiện. Lại nữa, ngài Văn Thù Sư Lợi! Quán thân, 

thân không rời bệnh, bệnh chẳng rời thân, bệnh nầy, thân nầy, không phải mới, 

không phải cũ, đó là huệ. Dù thân có bệnh mà không nhàm chán trọn diệt độ, đó 

là phương tiện. 

Về quan niệm “Thân Tâm Bất Tịnh” hay không tinh sạch. Bất tịnh có nghĩa là 

không tinh sạch, không thánh thiện, không đẹp đẽ. Ðứng về cả hai phương diện 

sinh lý và tâm lý, con người là bất tịnh. Ðây không phải là một cái nhìn tiêu cực 

hay bi quan, mà chỉ là cái nhìn khách quan về con người. Thấy được sự cấu tạo 

của cơ thể, từ tóc trên đỉnh đầu, cho đến máu, mủ, đàm, phân, nước tiểu, những 



 40 

vi khuẩn ẩn náo trong ruột và những bệnh tật cứ chực sẳn để phát sinh, ta thấy 

phần sinh lý của ta quả là bất tịnh. Phần sinh lý đó cũng là động lực thúc đẩy ta 

đi tìm sự thỏa mãn dục lạc, do đó nên kinh gọi thân thể là nơi tích tụ của tội lỗi. 

Còn phần tâm lý? Vì không thấy được sự thật về vô thường, khổ không và vô 

ngã của sự vật cho nên tâm ta thường trở thành nạn nhân của tham vọng thù 

ghét; do tham vọng và thù ghét mà chúng ta tạo ra biết bao tội lỗi, cho nên kinh 

nói “tâm là nguồn suối phát sinh điều ác.” 

Thêm một nhân sinh quan khác về Thân của Ðạo Phật là “Thân Người Khó 

Ðược” Trong các trân bảo, sinh mạng là hơn, nếu mạng mình còn là còn tất cả. 

Chỉ mong sao cho thân mạng nầy được sống còn, thì lo chi không có ngày gầy 

dựng nên cơ nghiệp. Tuy nhiên, vạn vật ở trên đời nếu đã có mang cái tướng 

hữu vi, tất phải có ngày bị hoại diệt. Ðời người cũng thế, hễ có sanh là có tử; tuy 

nói trăm năm, nhưng mau như ánh chớp, thoáng qua tựa sương, như hoa hiện 

trong gương, như trăng lồng đáy nước, hơi thở mong manh, chứ nào có bền lâu? 

Phật tử chơn thuần nên luôn nhớ rằng khi sanh ra đã không mang theo một đồng, 

nên khi chết rồi cũng không cầm theo một chữ, suốt đời làm lụng khổ thân tích 

chứa của cải, rốt cuộc vô ích cho bản thân mình trước cái sanh lão bệnh tử. Sau 

khi chết di, của cải ấy liền trở qua tay người khác một cách phủ phàng. Lúc ấy 

không có một chút phước lành nào để cho thần thức nương cậy về kiếp sau, cho 

nên phải đọa vào tam đồ ác đạo. Cổ đức có dạy: “Thiên niên thiết mộc khai hoa 

dị, nhất thất nhơn thân vạn kiếp nan.” Nghĩa là cây sắt ngàn năm mà nay nở hoa 

cũng chưa lấy làm kinh dị, chớ thân người một khi đã mất đi thì muôn kiếp cũng 

khó mà tái hồi. Vì thế, Phật tử chơn thuần nên luôn nhớ những gì Phật dạy: 

“Thân người khó được, Phật pháp khó gặp. Ðược thân người, gặp Phật pháp, mà 

ta nở để cho thời gian luống qua vô ích, quả là uổng cho một kiếp người.” 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 41 

  

  

  

  

  

Chương Năm 

  

Thế Giới Ta Bà & Thế Giới 

Của Chúng Ta Hôm Nay 

  

Thế giới Ta Bà là thế giới chịu đựng để chỉ thế giới của chúng ta, nơi có đầy 

những khổ đau phiền não; tuy thế chúng sanh trong đó vẫn hân hoan hưởng thụ 

và chịu đựng. Ta Bà có nghĩa là khổ não, lại cũng có nghĩa là phiền lụy hay trói 

buộc, chẳng được ung dung tự tại. Thế giới Ta Bà, nơi đầy dẫy những mâu 

thuẫn, hận thù và bạo động. Nơi mà chúng ta đang sống là một thế giới bất tịnh, 

và Phật Thích Ca đã bắt đầu thanh tịnh nó. Con người sống trong thế giới nầy 

chịu phải vô vàn khổ hãi vì tam độc tham, sân, si cũng như những dục vọng trần 

tục. Cõi Ta Bà nầy đầy dẫy những đất, đá, gai chông, hầm hố, gò nổng, thường 

có những mối khổ về đói khát, lạnh, nóng. Chúng sanh trong cõi Ta Bà phần 

nhiều tham đắm nơi phi pháp, tà pháp, chớ chẳng chịu tin chánh pháp, thọ số 

của họ ngắn ngủi, nhiều kẻ gian trá. Nói về vua quan, dầu có nước để cai trị, họ 

chẳng hề biết đủ, mà ngược lại sanh lòng tham lam, kéo binh đánh chiếm nước 

khác, khiến cho nhiều người vô tội chết oan; lại thêm nhiều thiên tai như hạn 

hán, bão lụt, mất mùa, đói khát, vân vân nên chúng sanh trong cõi nầy phải chịu 

vô lượng khổ sở. Nơi cõi Ta Bà nầy, sự thuận duyên cùng an vui tu tập thì ít, mà 

nghịch duyên phiền não thì nhiều. Hầu hết người tu hành đều dễ bị thối thất tâm 

Bồ Ðề đã phát lúc ban đầu. Theo Ðức Phật, quả đất mà chúng ta đang ở đây có 

tên là Nam Thiệm Bộ Châu, nằm về hướng nam của núi Tu Di, vốn là một phần 

nhỏ nhất trong hệ thống Ðại Thiên Thế Giới do Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni làm 

giáo chủ. 

Thế giới ngày nay không còn giống như thế giới của nửa thế kỷ về trước nữa. 

Những quan niệm về tốt xấu đã thay đổi nhanh chóng, những thái độ đối với cái 

hợp đạo lý và không hợp với đạo lý cũng đã khác đi, và cái nhìn chung vào con 

người và sự vật cũng trở nên khác biệt. Chúng ta đang sống trong một thời đại 

vội vã, gắp rút và nhanh chóng. Căng thẳng bất cứ nơi đâu. Nếu bạn đứng ở một 

góc đường nhộn nhịp và nhìn kỷ sắc mặt của những người qua lại một cách vội 

vã, bạn sẽ nhận thấy rằng phần lớn những người ấy có vẻ lăng xăng, lộn xộn, và 

nghỉ ngợi lo âu, chứ không có mấy người thoải mái. Họ mang theo với họ một 

bầu không khí căng thẳng. Họ là hình ảnh của sự vội vã lo âu. Hiếm khi chúng 

ta tìm được một hình ảnh an tịnh, bình thản và thoải mái trên những gương mặt 

của họ. Ðó là thế giới hiện đại. Ðặc điểm của thế giới ngày nay là hối hả vô trật 

tự, đưa đến những quyết định nhanh chóng và những hành động thiếu thận 

trọng. Vài người la to nói lớn trong khi có thể nói một cách bình thường được và 

người khác thì nóng nảy kích thích thốt ra những lời lẽ giận dữ rồi hết hơi khi 

câu chuyện kết thúc. Trên phương diện tâm lý mà nói thì bất cứ sự kích thích 

nào cũng đưa tới sự căng thẳng thần kinh và đẩy mạnh các hoạt động trong cơ 



 42 

thể. Không phải là hiếm khi một người lái xe bực dọc khi thấy đèn xanh hóa ra 

vàng. Người có tánh lo âu xem những việc nhỏ nhặt như vậy là một khủng 

hoảng hay một mối đe dọa. Kết quả là con người trở nên lo âu và không có hạnh 

phúc. Một đặc điểm khác nữa của thế giới ngày nay là sự ồn ào. Người ta nói 

“âm nhạc có sức hấp dẫn,” nhưng ngày nay, ngay cả đến âm nhạc cũng không 

làm vừa ý nhiều người nếu nó không ồn áo náo nhiệt. Ðối với những người ấy, 

tiếng ồn càng to thì càng có tính cách âm nhạc nhiều hơn. Những ai trong chúng 

ta đang sống trong các thành phố lớn không còn thì giờ để nghĩ đến tiếng ồn ào. 

Cuộc sống của chúng ta đã bị nó điều kiện hóa. Chúng ta trở nên rất quen thuộc 

với tiếng ồn ào. Sự ồn ào nhộn nhịp và căng thẳng ấy phương hại nhiều đến sức 

khỏe của chúng ta và gây những chứng bệnh như đau tim, ung thư, lở loét, thần 

kinh và mất ngủ. Phần lớn những chứng bệnh của chúng ta phát sanh do những 

trạng thái băn khoăn, phiền muộn, sầu não về đời sống kinh tế. Những chấn 

động thần kinh trong cuộc sống hiện đại và luôn luôn bị kích thích, không yên 

nghỉ.  

Thần kinh càng mệt mỏi càng làm cho đời sống căng thẳng đẩy mạnh đưa đến 

kích thích quá độ. Chuyện thường xãy ra là sau một ngày làm việc người ta trở 

về nhà với tâm thần mệt mỏi. Do đó sự chú tâm kém đi và có làm công việc gì 

bằng tay chân hay trí óc cũng không có công hiệu. Người ta dễ bị kích động và 

nhanh chóng tìm lỗi hay kiếm chuyện gây gổ với người khác. Bao nhiêu chuyện 

dồn dập quay trở vào bên trong làm cho người ta đau đớn, áp huyết tăng cao và 

mất ngủ. Những triệu chứng thần kinh mệt mỏi ấy rõ ràng cho thấy rằng tâm của 

con người trong thế giới hôm nay cần phải được an nghỉ, một sự an nghỉ có 

phẩm chất cao. Có một nhu cầu tiên quyết cho sự lành mạnh của nhân tâm trong 

thế giới ngày nay. Chúng ta nên để ý rằng rút lui cái tâm ra khỏi cuộc sống bận 

rộn và phiền toái ở đời là nhu cầu tiên quyết cho sự lành mạnh của tâm. Mỗi khi 

chúng ta có được cơ hội chúng ta nên cố gắng thoát ra khỏi thành phố để ngồi 

yên lại trầm tư mặc niệm, gọi đó là “Du Già,” chú niệm, hoặc hành thiền. Chúng 

ta hãy tập giữ im lặng. Im lặng đem lại rất nhiều lợi lạc. Nghĩ rằng chỉ có những 

người ồn ào, lăng xăng mới là mạnh mẻ, nghĩ như vậy là sai lầm. Im lặng là 

vàng, và chúng ta chỉ nên nói khi nào lời nói ấy có lợi ích hơn là im lặng. Chính 

trong sự im lặng mà người ta rèn đúc được những năng lực vĩ đại nhất. Giữ im 

lặng là tối trọng yếu. Khi hành thiền chúng ta phải tuyệt đối giữ im lặng. 

Chính vì thế mà trong Kinh Pháp Cú, Ðức Phật dạy: “Người nào xem thế gian 

nầy như bọt nước, như ảo ảnh thì sẽ chấm dứt mọi đau khổ và chẳng còn sợ thần 

chết kéo lôi (170). Giả sử thế gian nầy có được trang hoàng lộng lẫy như chiếc 

xe của vua đi nữa, thì trong số người đến xem, chỉ người ngu mới tham đắm, 

chứ kẻ trí nào hề bận tâm (171). Người nào trước buông lung sau lại tinh tấn, 

người đó là ánh sáng chiếu cõi thế gian như vầng trăng ra khỏi mây mù (172). 

Người nào trước làm ác sau lại làm lành, người đó là ánh sáng chiếu cõi thế gian 

như vầng trăng ra khỏi mây mù (173). Như chim thoát khỏi lưới, chẳng mấy con 

bay thẳng lên trời cao, trong thế gian nầy mù mịt chẳng mấy người sáng suốt 

trông thấy cao xa (174).” 

  

  

  



 43 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Sáu 

  

Tổng Quan Về Tông Phái 

Phật Giáo Trong Buổi Sơ Thời 

  

Vào thế kỷ thứ 7 trước Tây lịch, Ấn Ðộ gồm 16 vùng lãnh thổ, tám vùng là tám 

vương quốc, còn tám vùng khác là các xứ Cộng Hòa. Xã hội Ấn Ðộ trước thời 

Ðức Phật và ngay trong thời Ðức Phật là một xã hội đầy khủng hoảng, đặc biệt 



 44 

nhất là những sự tranh chấp quyền lực và của cải vật chất. Nhiều người không 

thể tìm ra câu trả lời thỏa mãn về những khó khăn xáo trộn trong đời sống hằng 

ngày của họ. Vì sự không toại nguyện nầy mà trong thời gian nầy đã có rất nhiều 

cải cách tôn giáo xuất hiện trong cố gắng tìm ra lối thoát cho Ấn Ðộ giáo ra khỏi 

tính nông cạn của nó. Một trong những cải cách nầy là Phật giáo. Ngay từ 

khoảng năm 600 trước Tây lịch, Ðức Phật chẳng những đã đề xướng tứ diệu đế 

như căn bản học thuyết như chúng đã hiện ra khi Ngài đại ngộ, mà Ngài còn chỉ 

cho mọi người làm cách nào để sống một cách khôn ngoan và hạnh phúc, vì thế 

mà giáo pháp của Ngài đã lan rộng từ xứ Ấn Ðộ ra khắp các miền châu Á, và xa 

hơn thế nữa. Về mặt tâm linh mà nói, Ngài đã thúc đẩy con người đứng lên 

chống lại hệ thống bạo lực đang tồn tại thời đó. Kỳ thật Phật giáo không phải là 

một tôn giáo mới mẽ ở Ấn Ðộ, mà nó mà một biểu tượng của sự ly khai với Ấn 

Ðộ giáo. Như chúng ta thấy, trong khi kinh Vệ Ðà cổ võ việc cho phép giết súc 

vật để dâng cúng thần linh thì Phật giáo kịch liệt bài bác những kiểu tế lễ như 

thế. Hơn thế nữa, Phật giáo còn tiến hành nhiều cuộc vận động mạnh mẽ chống 

lại việc tế lễ nầy. Bởi vì nghi thức tế lễ đòi hỏi phải được thực hiện bởi những 

người Bà La Môn, là những người chuyên môn về nghi lễ tôn giáo thời đó, trong 

khi thường dân từ thế hệ nầy qua thế hệ khác chỉ có thể làm những việc tay chân 

mà thôi. Chính vì thế mà đạo Phật bác bỏ hoàn toàn hệ thống giai cấp ở Ấn Ðộ 

thời bấy giờ. Và Ðức Phật bác bỏ mọi sự tự cho mình là dòng dõi cao sang như 

kiểu tự hào của giai cấp Bà La Môn. Ðạo Phật bác bỏ mọi sự phân biệt trong xã 

hội giữa người với người và nói rằng chính cái nghiệp, tức là những việc làm 

của một người, mới quyết định sự danh giá hay thấp hèn của người đó mà thôi. 

Ðức Phật khẳng định với các đệ tử của Ngài: “Việc nhấn mạnh đến sự bình đẳng 

về địa vị xã hội, căn cứ trên việc làm của một người chứ không phải trên dòng 

dõi của họ.” Một ý tưởng cách mạng khác mà chúng ta có thể tìm thấy trong 

Phật giáo là tôn giáo nầy mở rộng cửa đón nhận cả nam giới lẫn nữ giới trong 

đời sống tu tập. Ngoài các ni sư và các nữ Phật tử tại gia nổi tiếng như Khema, 

Patacara, Dhammadinna, Sujata, Visakha, và Samavati, ngay cả những cô gái 

điếm như Amrapali cũng không bị chối bỏ cơ hội sống đời tu hành phạm hạnh. 

Chính vì thế mà từ lúc mà đạo Phật bắt đầu tại vùng Ðông Bắc Ấn cho đến ngày 

nay đã gần 26 thế kỷ, nó đã chẳng những đi sâu vào lòng của các dân tộc châu 

Á, mà từ thế kỷ thứ 19 nó đã trở thành nguồn tư tưởng tu tập cho nhiều người ở 

Âu châu và Mỹ châu nữa. Theo lịch sử Phật Giáo, trong buổi sơ thời, có ít nhất 

mười một tông phái Phật giáo tại Ấn Ðộ. 

Thứ nhất là Câu Xá Tông: Giáo điển Vi Diệu hay Câu Xá Tông dựa trên Vi 

Diệu Câu Xá Luận. Thứ nhì là Chân Ngôn Tông: Các giáo lý và phương pháp tu 

tập của tông phái Phật giáo nầy dựa trên ba phương thức quán tưởng: mạn đà la, 

mật chú, và thủ ấn. Thứ ba là Ðịa Luận Tông: Giáo điển dựa vào Thập Ðịa Luận 

của Ngài Thế Thân Bồ Tát, được Ngài Bồ Ðề Lưu Chi dịch sang Hoa ngữ năm 

508 sau Tây Lịch, được Tông Hoa Nghiêm hấp thụ và biến thành giáo điển của 

mình. Thứ tư là Luật Tông: Giáo điển dựa trên Luật Tạng. Thứ năm là Mật 

Tông: Sự phát triển của Mật giáo làm phát sanh vô số các vị Phật và Bồ Tát, đã 

làm cho Phật giáo trở thành không khác gì với Ấn Ðộ giáo chính thống, đưa ra 

một nhóm các vị thần của họ. Thậm chí một thời gian ngắn trước khi quân đội 

Hồi xâm lăng Ấn Ðộ vào thế kỷ thứ 11, đã có một sự tiếp nhận giáo lý Phật giáo 



 45 

vào trong Ấn giáo, như việc xem Ðức Phật như một hóa thân của thần 

Visnu. Thứ sáu là Nhiếp Luận Tông: Giáo điển dựa vào bộ Nhiếp Ðại Thừa 

Luận của Ngài Vô Trước Bồ Tát, được Paramartha dịch sang Hoa ngữ năm 563 

sau Tây Lịch, sau được hấp bởi Tông Hoa Nghiêm. Thứ bảy là Niết Bàn 

Tông: Còn gọi là Thiên Thai tông. Giáo điển dựa vào Kinh Ðại Bát Niết Bàn, 

được Dharmaraksa dịch sang Hoa ngữ năm 423 sau Tây Lịch, sau nầy sáp nhập 

với Tông Thiên Thai vì hai tông phái nầy có nhiều chỗ tương đồng. Thứ tám là 

Pháp Tướng Tông: Giáo điển Du Già Sư Ðịa Luận, sau khi Ngài Huyền Trang 

trở về từ Ấn Ðộ với bản dịch bộ luận nay. Thứ chín là Tam Luận Tông: Giáo 

điển dựa trên Trung Quán Luận và Thập Nhị Môn Luận của Ngài Long Thọ, 

cũng như Bách Luận của Ngài Aryadeva. Thứ mười là Thành Thật Tông: Giáo 

điển dựa trên Thành Thật Luận. Thứ mười một là Thiền Tông: Ma Ha Ca Diếp 

được coi như sơ tổ dòng thiền Ấn Ðộ từ câu chuyện “Truyền Tâm Ấn” về Ma 

Ha Ca Diếp mỉm cười khi Ðức Phật đưa lên nhành kim hoa. Người ta nói Ma Ha 

Ca Diếp đắc quả A La Hán chỉ sau tám ngày theo Phật. Sơ Tổ dòng Thiền ở 

Trung Hoa là Ngài Bồ Ðề Ðạt Ma, nhưng Thiền Tông Trung Quốc đã có từ 

trước khi Ngài đến Trung Quốc. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 46 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Bảy 

  

Các Trường Phái Trong Phật Giáo 

  

I.    Tổng Quan Về Những Cỗ Xe Trong Phật Giáo: 

Chữ “cỗ xe” ở đây tiêu biểu cho phương tiện chuyên chở và đưa chúng sanh đến 

giác ngộ. Ðây chỉ là những phương tiện mà Phật đặt ra để tùy căn cơ mà giáo 

hóa chúng sanh. Thừa có nghĩa là xa hay bè, hay bất kỳ loại phà nào có thể dùng 

để chuyên chở người hay vật. Cỗ xe theo nghĩa đen là phương tiện chuyên chở, 

nhưng về nghĩa bóng nó là một phương tiện diễn tả tư tưởng. “Cỗ xe” dùng để 

chuyên chở; từ áp dụng cho Phật pháp, với ý nghĩa là đưa người đến cõi Niết 

Bàn. Từ ngữ “cỗ xe” được phát triển từ buổi đầu của Phật giáo Tiểu Thừa. Cỗ xe 

là phương tiện được môn đồ xử dụng để đi đến con đường đại giác. Theo Kinh 

Pháp Hoa, có ba cỗ xe đưa chúng sanh vượt thoát Ta Bà để qua bờ giác ngộ là 

Thanh Văn Thừa, Duyên Giác Thừa, và Bồ Tát Thừa. Trong Phật giáo, chữ cỗ 

xe hay thừa chỉ là phương tiện tiến thủ trong tiến trình phát triển tâm linh. Khái 

niệm đã được triển khai từ Phật giáo Nguyên Thủy. Cổ xe mà người tu tập du 

hành trong suốt tiến trình tiến đến giác ngộ. Thừa là con đường đi đến giải thoát, 

trong đó chứa đựng một hệ thống giáo lý và sự tu tập đặc biệt. Giáo lý nhà Phật 

có công năng đưa người ta từ bờ sinh tử bên nầy sang bờ Niết Bàn bên kia đã 

được so sánh với cỗ xe (thừa) chuyên chở ngay từ thời đầu của Phật Giáo. 



 47 

Những cỗ xe trong Phật giáo còn được gọi là Thừa hay Thặng, là phương tiện 

tiến thủ trong tiến trình phát triển tâm linh. Khái niệm đã được triển khai từ Phật 

giáo Nguyên Thủy. Cổ xe mà người tu tập du hành trong suốt tiến trình tiến đến 

giác ngộ. Thừa là con đường đi đến giải thoát, trong đó chứa đựng một hệ thống 

giáo lý và sự tu tập đặc biệt. Giáo lý nhà Phật có công năng đưa người ta từ bờ 

sinh tử bên nầy sang bờ Niết Bàn bên kia đã được so sánh với cỗ xe (thừa) 

chuyên chở ngay từ thời đầu của Phật Giáo. Chữ “Thừa” ở đây tiêu biểu cho 

phương tiện chuyên chở và đưa chúng sanh đến giác ngộ. Ðây chỉ là những 

phương tiện mà Phật đặt ra để tùy căn cơ mà giáo hóa chúng sanh. Trước nhất 

chúng ta phải kể đến “Nhứt Thừa” hay Phật thừa (Buddhayana). Cỗ xe duy nhất 

của đạo Phật, học thuyết duy nhất có thể đưa tới chỗ đạt được giác ngộ cao nhất 

và Phật tánh Ý tưởng được tìm thấy trong những kinh điển Ðại Thừa, như kinh 

Liên Hoa, trong đó có 3 điểm tới gần giải thoát tin tưởng trong kinh văn Ðại 

Thừa đã được Ðức Phật thuyết giảng, Thanh Văn thừa, Duyên Giác thừa, và Bồ 

Tát thừa, tất cả đều hội tụ vào Phật Thừa. Ðây đích thực là y như Bồ Tát Thừa, 

lên đến cực điểm là Phật quả. Hai thừa khác chỉ là giáo pháp phương tiện giảng 

dạy cho những người e sợ hay không thích thú với Bồ Tát Ðạo mà thôi. Trong 

Phật giáo, Ðại Thừa và Nhất Thừa được dùng đồng nghĩa với nhau trong tất cả 

kinh điển Ðại Thừa. Cái ý niệm xem giáo lý của Ðức Phật là một phương tiện 

chuyên chở đã nảy ra từ ý niệm vượt thoát qua dòng luân hồi sanh tử để đạt đến 

bến bờ Niết Bàn bên kia. Trong Kinh Lăng Già, khi Mahamati hỏi Ðức Phật tại 

sao Ngài lại thuyết giảng Nhất Thừa, Ðức Phật nói: “Không có cái chân lý đại 

tịch diệt nào được đạt bởi hàng Thanh Văn hay Duyên Giác do tự chính họ; do 

đó, Ta không thuyết giảng cho họ về Thừa của nhất thể. Sự giải thoát của họ chỉ 

có thể được hình thành nhờ sự dẫn dắt, khai thị, dạy dỗ và điều khiển của Như 

Lai; sự giải thoát ấy không xãy ra do một mình họ. Họ chưa thể tự làm cho họ 

thoát khỏi sự trở ngại của tri thức và sự vận hành của tập khí; họ chưa thể chứng 

cái chân lý rằng không có tự tính trong mọi sự vật, cũng chưa đạt đến cái chết 

biến hóa không thể quan niệm được (bất khả tư nghì biến dị tử). Vì lý do nầy 

nên Ta chỉ thuyết giảng Nhất Thừa cho hàng Thanh Văn, khi cái tập khí tệ hại 

của họ được tẩy sạch, khi họ thấy suốt bản chất của tất cả các sự vật vốn không 

có tự tính, và khi họ giác tính khỏi cái kết quả gây mê đắm của tam ma địa phát 

xuất từ tập khí tệ hại, thì họ vượt khỏi trạng thái của các vô lậu. Kho họ tỉnh giác 

như thế, họ sẽ tự cung cấp cho mình những thức ăn tinh thần trên cùng một bình 

diện vượt khỏi trạng thái của các vô lậu mà bấy lâu nay họ vẫn trụ ở đấy.” Ðức 

Phật thường được so sánh với một đại lương y có thể chữa lành mọi thứ bệnh 

bằng cách chữa trị tinh diệu. Theo y học, cũng cùng một nguyên tắc độc nhất, 

nhưng ở trong tay của một bác sĩ giàu kinh nghiệm thì có nhiềusự áp dụng khác 

nhau. Giáo lý của Ðức Phật không thay đổi theo thời gian và không gian, có một 

sự ứng dụng phổ quát; nhưng vì người thọ nhận khác nhau về tâm tính, học tập 

và di truyền nên họ hiểu giáo lý theo những cách khác nhau và nhờ đó mà mỗi 

người được chữa lành căn bệnh tinh thần riêng của mình. Ðây là một nguyên lý 

có thể áp dụng một cách phổ quát và vô cùng, được gọi là “Nhất Thừa,” hay 

“Ðại Thừa.” Trong Kinh Lăng Già, Ðức Phật dạy: “Giáo lý của Ta không bị 

phân chia, nó vẫn luôn luôn là một và vẫn là nó, nhưng do bởi các ham muốn và 

khả năng của chúng sanh vốn khác nhau đến vô cùng, nên cũng có thể biến đổi 



 48 

đến vô cùng. Chỉ có một Thừa mà thôi, và Bát Chánh Ðạo luôn nhắc nhở như 

vậy.” Cách để thể chứng con đường của Nhất Thừa là hiểu rằng quá trình của 

nhận thức là do bởi phân biệt; khi sự phân biệt nầy không còn xảy ra nữa, và khi 

người ta trú trong cái như như của các sự vật thì có sự thể chứng cái Nhất Thừa 

của Nhất Thể. Thừa nầy chưa được ai thể chứng bao giờ, chưa được thể chứng 

bởi hàng Thanh Văn, Duyên Giác, hay Bà La Môn, ngoại trừ chính Ðức Phật. 

Ngoài Nhất Thừa, Nhị Thừa, các kinh điển Ðại Thừa còn nói đến Tam Thừa, 

gồm Thanh Văn, Duyên Giác, và Bồ Tát. Tuy nhiên, chúng ta phải nhớ rằng 

Nhất Thừa kỳ thật chẳng dính dáng gì đến số “Thừa,” vì “Eka” có nghĩa là 

“một,” và trong trường hợp nầy nó có nghĩa là “Nhất Thể,” và “Ekayana” chỉ cái 

học thuyết dạy về sự nhất thể của các sự vật, qua đó tất cả chúng sanh kể cả Tiểu 

Thừa hay Ðại Thừa đều được cứu khỏi sự ràng buộc của hiện hữu. Trong Kinh 

Lăng Già, Ðức Phật nói: “Ta thuyết giảng Tam Thừa, Nhị Thừa, Nhất Thừa và 

Vô Thừa, nhưng tất cả các thừa ấy đều nhằm cho phàm phu, kẻ sơ trí, và cho 

những kẻ mê đắm trong sự thọ hưởng sự tịch tịnh. Cánh cửa của chân lý tối hậu 

thì vượt khỏi cái nhị biên của tri thức. Hễ khi nào tâm còn sinh khởi thì những 

thừa nầy không thể nào bỏ đi được. Khi tâm kinh nghiệm sự đột biến thì sẽ 

không có xe mà cũng không có người lái xe.” “Nhị Thừa.” là hai con đường đưa 

chúng sanh đến cứu cánh. Ðây cũng là hai trong bốn cỗ xe lớn trong Phật giáo, 

đó là Thanh Văn và Duyên Giác (hai thừa còn lại cũng là tối thượng thừa Bồ Tát 

và Phật). Theo Phật giáo Ðại Thừa thì Nhị Thừa bao gồm Thanh Văn và Duyên 

Giác. Nhị thừa tạo thành Phật giáo Nguyên thủy hay Nam Tông. Có ba hàng nhị 

thừa trước khi Phật thuyết Kinh Pháp Hoa là Thanh Văn, Duyên Giác và Bồ Tát, 

khi tới hội Pháp Hoa thì tất cả đều đã được thành thục để đi vào Nhứt Thừa. 

Theo Kinh Pháp Hoa thì hai thừa Thanh Văn và Duyên Giác cũng thành Phật 

(Nhị thừa tác Phật). 

Pháp Hoa Tam Thừa: Theo Kinh Pháp Hoa, có ba cỗ xe đưa chúng sanh vượt 

thoát Ta Bà để qua bờ giác ngộ là Thanh Văn Thừa, Duyên Giác Thừa, và Bồ 

Tát Thừa. Chữ “Thừa” ở đây tiêu biểu cho phương tiện chuyên chở và đưa 

chúng sanh đến giác ngộ. Ðây chỉ là những phương tiện mà Phật đặt ra để tùy 

căn cơ mà giáo hóa chúng sanh. Kỳ thật chỉ có một thừa duy nhất, đó là Phật 

Thừa hay cỗ xe đưa đến quả vị Phật mà thôi. Thứ nhất là Thanh văn Thừa (Tiểu 

Thừa-Hinayana): Nghe pháp rồi tu và tự mình giác ngộ. Thanh văn thông hiểu, 

thực hành, và dựa vào một cách đứng đắn pháp Tứ Diệu Ðế mà tu hành để trở 

thành một vị A La Hán (Phật ví Thanh Văn Thừa như cổ xe dê hay dương xa). 

Có người gọi Thanh Văn Thừa là Tiểu Thừa hay cỗ xe nhỏ vì hàng Thanh Văn 

chỉ tu hành tự ngộ, chứ không giúp người khác giác ngộ. Thứ nhì là Bích Chi 

Phật thừa (Trung thừa-Madhyamayana): Duyên Giác là vị thông hiểu, thực 

hành và dựa vào một cách đúng đắn thuyết quán Thập Nhị Nhân Duyên để tu 

hành thành Bích Chi Phật (Phật ví Duyên Giác Thừa như cổ xe nai hay lộc xa). 

Có người gọi Duyên Giác Thừa là Tiểu Thừa vì hàng Duyên Giác chỉ tự tu tự 

ngộ chớ không giúp người giác ngộ. Thứ ba là Bồ Tát Thừa (Ðại Thừa-

Mahayana): Một vị Bồ Tát, sau vô lượng kiếp hy sinh cứu độ chúng sanh mới 

tiến vào đại giác và quả vị Phật. Một vị Bồ Tát vào đời hành đạo theo Lục Ba La 

Mật (Phật ví Bồ Tát Thừa như cổ xe trâu hay ngưu xa). Bồ Tát Thừa còn được 

gọi là Ðại Thừa hay cỗ xe lớn vì Bồ Tát tu hành trước tiên là tự ngộ, rồi sau đó 



 49 

giúp tha nhân giác ngộ. Dù gì đi nữa, thật là quan trọng cho Phật tử thuần thành 

tu tập Ðại Thừa, nhưng không khi dễ những vị tu tập theo Tiểu Thừa vì mục tiêu 

tối hậu của người con Phật là giác ngộ và giải thoát, chứ không phải là phân biệt 

Tiểu hay Ðại Thừa. 

Lại còn có Tứ Thừa: Theo Kinh Pháp Bảo Ðàn, Phẩm thứ Bảy, một hôm Sư Trí 

Thường hỏi Tổ rằng: “Phật nói pháp ba thừa, lại nói Tối thượng thừa, đệ tử chưa 

hiểu, mong ngài chỉ dạy.” Tổ bảo: “Ông xem nơi bản tâm mình, chớ có chấp 

tướng bên ngoài. Pháp không có bốn thừa, tâm người tự có những sai biệt.” Tổ 

nói thêm: “Thừa là nghĩa hành, không phải ở miệng tranh, ông phải tự tu chớ có 

hỏi tôi, trong tất cả thời, tự tánh tự như.” Thứ nhất là chỉ thấy nghe tụng đọc ấy 

là Tiểu thừa. Thứ nhì là ngộ pháp hiểu nghĩa ấy là Trung thừa. Thứ ba là y pháp 

tu hành ấy là Ðại thừa. Thứ tư là xuyên suốt muôn pháp trọn thông, muôn pháp 

đầy đủ, tất cả không nhiễm, lìa các pháp tướng, một cũng không được gọi là Tối 

thượng thừa. Theo các truyền thống Phật giáo, lại còn có “Ngũ Thừa”. Ngũ 

Thừa là năm cỗ xe có thể đưa người tới quả vị Phật (giáo pháp của Phật từ cạn 

đến sâu chia ra năm trình độ, hành giả chỉ cần y theo mỗi giáo pháp thực hành, 

đều có thể đạt được thành quả tốt đẹp). 

Ngũ Thừa: Theo quan điểm Ðại Thừa, ngũ thừa bao gồm nhân thừa, thiên thừa, 

thanh văn thừa, duyên giác thừa, và Bồ Tát thừa. Thứ nhất là Nhân thừa, những 

chúng sanh tái sanh vào nhân gian hay cõi người nhờ tu trì ngũ giới (hữu tình 

quan Phật Giáo lấy loài người làm trọng tâm. Con người có thể làm lành mà 

cũng có thể làm ác, làm ác thì bị sa đọa trong ba đường dữ như địa ngục, ngạ 

quỷ, súc sanh; làm lành thì được sanh lên các đường lành như nhơn và thiên, A 

La Hán, Bích Chi Phật, vân vân). Thứ nhì là Thiên thừa, những chúng sanh tái 

sanh vào cõi trời nhờ tu trì thập thiện. Thứ ba là Thanh Văn thừa, những chúng 

sanh tái sanh vào quả vị Thanh Văn nhờ tu trì pháp Tứ Diệu Ðế. Thứ tư là 

Duyên Giác thừa, những chúng sanh tái sanh vào Duyên Giác nhờ tu trì thập nhị 

nhân duyên mà chứng quả Bích Chi Phật. Thứ năm là Bồ Tát thừa: Nhờ tu trì 

lục độ Ba La Mật mà đạt đến quả vị Bồ Tát và cuối cùng đạt được quả vị Phật. 

Tuy nhiên, theo quan điểm Tiểu Thừa, ngũ thừa bao gồm chúng sanh trong cõi 

dục giới, chư thiên trong cõi trời Phạm Thiên, Duyên Giác, Thanh Văn và Phật. 

Theo quan điểm Mật Giáo, ngũ thừa bao gồm Nhân thừa, tương ứng với đất; 

Thiên thừa, tương ứng với nước; Thanh Văn thừa, tương ứng với lửa; Duyên 

giác thừa, tương ứng với gió; và Bồ Tát thừa, tương ứng với hư không. 

  

II.   Tóm Lược Về Ba Trường Phái Lớn Trong Phật Giáo: 

Hiện tại, Phật giáo có nhiều trường phái khác nhau, trong số này có ba trường 

phái lớn. Trường Phái Thứ Nhất Là Nam Tông Hay Nguyên Thủy: Còn được 

biết đến với tên Tiểu Thừa (Hinayana) hay giáo pháp của hàng Trưởng Lão, xuất 

phát từ Nam Ấn Ðộ, lan rộng đến Tích lan, Miến Ðiện, Thái Lan, Lào và Cam 

Bốt. Tiểu thừa hay cỗ xe nhỏ, tên của một học thuyết Phật giáo sơ khai, ngược 

lại với Ðại Thừa. Ðây là một từ mà Mahayana đã gán cho những người tu theo 

trường phái Theravada vì cho rằng những người nầy chỉ tự độ để trở thành 

những A la hán, chứ không độ tha. Kỳ thật, Hinayana ra đời và phát triển từ khi 

Phật nhập diệt cho đến đầu thế kỷ trước Tây lịch, và là đại diện cho học thuyết 

thuần khiết ban đầu y như lời Phật dạy. Ðiều căn bản trong giáo lý Hinayana là 



 50 

Tứ Diệu Ðế, Thập nhị nhân duyên, Học thuyết về bản ngã, Luật nhân quả và bát 

Chánh đạo. 

Trường Phái Thứ Nhì Là Bắc Tông (Ðại Thừa): Sau khi Ðức Phật diệt độ, 

Phật giáo chia ra làm nhiều tông phái; hai loại chính là Tiểu Thừa và Ðại Thừa. 

Những ai cầu chứng ngộ A-La-Hán thì gọi là Tiểu Thừa, những ai cầu thành 

Phật thì gọi là Ðại Thừa. Lúc đầu ngay khi Phật nhập diệt, chỉ có hai tông Trung 

Quán và Du Già gọi là Ðại Thừa, số còn lại là Tiểu Thừa. Trung Quán tức là 

Tam Luận Tông và Du Già tức là Pháp Tướng Tông bên Trung Quốc. Tại Nhật 

thì Câu Xá và Thành Thực tông là Tiểu Thừa, số còn lại là Ðại Thừa. Ðại Thừa, 

khởi động từ Bắc Ấn Ðộ đến Tây Tạng, Mông Cổ, Trung Quốc, Việt Nam, 

Triều Tiên và Nhật Bản. Không giống như Tiểu Thừa có khuynh hướng bảo thủ 

và không uyển chuyển, Ðại Thừa tự thích ứng với các nhu cầu của các dân tộc 

có nền tảng chủng tộc và văn hóa khác nhau, và có mức độ hiểu biết khác nhau. 

Ðại Thừa còn được gọi là Thượng Thừa, Diệu Thừa hay Thắng Thừa (The Great 

Vehicle). Cỗ xe lớn, một trong hai nhánh lớn Phật giáo (Tiểu thừa và Ðại thừa). 

Ðại thừa xuất hiện vào khoảng thế kỷ thứ I trước CN, nói là cỗ xe lớn vì tông chỉ 

của nó là giúp được nhiều người cùng giải thoát. Kỳ thật chủ đích của Ðại thừa 

là cứu độ nhứt thiết chúng sanh. Một trong những điểm tối quan trọng của Phật 

giáo Ðại thừa là nó nhấn mạnh đến giá trị của người tại gia. Nó cho rằng những 

người thế tục cũng có thể đạt tới đại giác và Niết bàn nếu người ấy chịu cố công 

tu hành. Những hệ phái Ðại thừa chính là Hoa Nghiêm, Thiên Thai, Thiền và 

Tịnh Ðộ…Bắc Tông: Phật Giáo truyền về phương Bắc qua Trung Hoa, Mông 

Cổ, Ðại Hàn, Nhật và Việt Nam. Chúng ta ai cũng phải thừa nhận rằng Ðại Thừa 

đã đóng góp rất nhiều vào tư tưởng và văn hóa Phật Giáo. Nó đã sản sinh ra lý 

tưởng Bồ Tát Ðạo tuyệt vời. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni là tấm gương bởi sự 

nghiệp của chính Ngài để con người noi theo. Mục tiêu sự nghiệp của Ngài là 

Giác Ngộ và Phật Quả, và con đường của Ngài là Bồ Tát Ðạo. Ðại Hội Kết Tập 

Kinh Ðiển lần thứ ba được triệu tập vào thời Hoàng Ðế A Dục ở thế kỷ thứ ba 

trước Tây Lịch, đã có ít nhất là mười tám trường phái, mỗi trường phái đều có 

học thuyết và giới luật riêng. Có hai trường phái chiếm ưu thế trong các cuộc 

tranh luận tại Ðại Hội, một trường phái Luận Giải gọi là Tỳ Bà Sa Luận Bộ, và 

một trường phái thực hiện Ða Nguyên gọi là Nhứt Thiết Hữu Bộ. Ðại Hội quyết 

định theo lập trường của trường phái Luận Giải và chính quan điểm của trường 

phái nầy được truyền sang Tích Lan bởi những nhà truyền giáo của Vua A Dục, 

cầm đầu bởi chính con của vua là Thái Tử Mahendra. Tại đó trường phái nầy 

được biết là trường phái Nguyên Thủy. Còn những người ủng hộ trường phái 

Nhứt Thiết Hữu Bộ hầu hết di cư đến Kashmir thuộc miền Tây Bắc xứ Ấn Ðộ, 

nơi đây trường phái nầy trở nên nổi tiếng do sự phổ cập viên mãn của Bồ Tát 

Ðạo. Tuy nhiên, tại một Ðại Hội Kết Tập khác (Ðại Hội lần thứ tư), được tổ 

chức dưới thời Hoàng Ðế Ca Nị Sắc Ca tại thành Ca Thấp Di La vào thế kỷ thứ 

nhất sau Tây Lịch. Hai trường phái quan trọng nữa xuất hiện, trường phái Phân 

Biện Thuyết Bộ và trường phái Kinh Lượng Bộ. Hai trường phái nầy bất đồng 

nhau về tính xác thực của Vi Diệu Pháp. Trường phái Phân Biện Thuyết Bộ cho 

rằng được chính Ðức Phật thuyết giảng, trong khi trường phái Kinh Lượng Bộ 

thì cho rằng Vi Diệu Pháp không phải do Ðức Phật thuyết giảng. Vào lúc nầy, 

những mô tả của Ðại Thừa cho chúng ta biết một số các đại hội đã được triệu tập 



 51 

để biên soạn kinh điển theo truyền thống Ðại Thừa. Ở phía bắc và phía nam Ấn 

Ðộ, cũng như tại Nalanda trong Ma Kiệt Ðà, người ta nghiên cứu và giảng dạy 

Ðại Thừa. Nhiều bản văn Ðại Thừa liên quan đến Ðức Phật Di Lặc, vị Phật 

tương lai và nhiều Bồ Tát trên trời. Giáo lý Ðại Thừa cũng như giáo lý của các 

trường phái khác bắt đầu xuất hiện dưới hình thức văn tự khoảng 500 năm sau 

ngày Ðức Phật nhập diệt. Những kinh điển Ðại Thừa sớm nhất như kinh Pháp 

Hoa và Bát Nhã được phổ biến trước thế kỷ thứ nhất sau Tây Lịch. Cốt tũy của 

quan niệm Ðại Thừa là từ bi cho tất cả chúng sanh và phương tiện thiện xảo để 

hóa độ chúng sanh. Với triết lý thâm sâu và lòng từ bi phổ quát, và xử dụng 

phương tiện thiện xảo, Phật Giáo Ðại Thừa đã nhanh chóng lôi cuốn quần 

chúng, không những ở Ấn Ðộ mà còn tại nhiều nơi mới phát triển Phật giáo như 

ở Trung Á. Khởi thủy của Phật Giáo Ðại Thừa có thể tìm thấy ở thời kỳ sơ khởi 

của Ðại Chúng Bộ và thời kỳ sơ khởi của Kinh Ðiển Ðại Thừa. Vào thế kỷ đầu 

sau Tây Lịch, sự hình thành Ðại Thừa Phật Giáo thực sự hoàn tất và tất cả 

những kinh điển Ðại Thừa chủ yếu vẫn còn tồn tại đến ngày nay. Trên lý thuyết 

mà nói, Ðại Thừa Phật giáo được chia làm hai hệ tư tưởng: Trung Luận và Duy 

Thức Du Già. 

Trường Phái Thứ Ba Là Mật Tông: Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát 

triển đặc biệt nơi Chân Ngôn tông, thờ Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và 

Kim Cương Giới; đối lại với Hiển giáo. Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh 

gắng sức dạy về mối tương quan nội tại của thế giới bên ngoài và thế giới tâm 

linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ, các phương thức được Mật giáo xử dụng 

trong các phép quán tưởng như sau. Thứ nhất là quán tưởng Mạn Ðà La. Mạn 

Ðà La có nghĩa là “vòng tròn,” “hội,” hay “hình.” Có nhiều loại Mạn Ðà La, 

nhưng có hai thứ thông thường nhất trong Mật giáo: hình kết hợp vẽ chân dung 

nhiều loại khác nhau, quỷ, thần, Phật và Bồ Tát, biểu thị năng lực, sức mạnh và 

các hoạt động chung trong các hình vuông tròn, và ngay tại trung tâm là Phật Tỳ 

Lô Giá Na, vị Phật Quang Minh Biến Chiếu; và một lược đồ tiêu biểu vài mẫu 

âm thiêng liêng của tiếng Phạn gọi là “bija” hay “chủng tử,” tiêu biểu cho các 

hình tượng. Thứ nhì là Chơn Âm. Chơn âm là các âm thiêng liêng như âm OM 

chẳng hạn, được truyền từ thầy sang đệ tử trong lúc khải thị. Khi tâm người đệ 

tử đã được điều hợp đúng đắn, người ta nói là các chấn động của biểu tượng 

ngôn ngữ này cùng với sự phối hợp của nó trong tâm thức của người khải thị để 

mở tâm thức của người đệ tử đến các chiều kích cao hơn. Thứ ba là Thủ Ấn. 

Ðây là điệu bộ của thân thể, đặc biệt là các cử động tượng trưng của bàn tay, 

được thực hiện để trợ giúp kêu gọi những tâm thái song hành nhất định của chư 

Phật và chư Bồ Tát. Mật giáo chia làm hai bộ. Thứ nhất là Mật Giáo Tạp Bộ. 

Phái Mật Giáo Tạp Bộ có kinh điển được dịch rất sớm vào thế kỷ thứ 4 sau Tây 

Lịch. Cát Hữu (Srimitra) người xứ Qui-Tư, một bộ lạc da trắng, đã dịch một vài 

bản kinh sang Hán văn. Ðó là những bùa chú thường gồm có một vài mật chú và 

những bài tán thần hay thánh ở thượng giới, nhưng thật ra chúng không thể đuợc 

xem như là biểu dương cho những ước vọng cao. Thứ nhì là Mật Giáo Thuần 

Bộ. Phái mà ta mệnh danh là Mật Giáo Thuần Bộ hay Thuần Mật khởi đầu với 

ba vị pháp sư Ấn Ðộ đến Trung Quốc vào thời nhà Ðường (713-765). Vị đầu 

tiên là Thiện Vô Úy, vị thứ hai là Kim Cương Trí, vị thứ ba là Bất Không, và vị 

thứ tư là Nhất Hành. 



 52 

  

  

  

  

  

  

  

2 

  

  

  

  

  

Phần Hai 

Tóm Lược Về Phật Giáo 

Mật Tông Tây Tạng 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 53 

  

  

  

  

  

  

Chương Tám 

  

Tổng Quan Về Phật Giáo Tây Tạng 

  

Truyền thống Tây Tạng có nguồn gốc từ trước thời kỳ Phật giáo được tu tập tại 

xứ này, nó liên hệ đến việc sùng bái các vị vua tiên khởi của xứ Tây Tạng. 

Truyền thống này hấp thụ nhiều giáo thuyết và cách thực hành của phật giáo, 

nhưng những người gắn bó với truyền thống vẫn xem truyền thống này khác biệt 

với Phật giáo Tây Tạng. Theo nguồn gốc của Bon, thì truyền thống này đến từ 

Taksik, chỉ vùng Persia. Shenrap, vị sáng lập thuyền thoại của truyền thống này 

đã mang tôn giáo từ vùng Taksik đến với vương quốc Shangshung, có lẽ là một 

vùng nằm về phía Tây của Tây Tạng với ngọn núi Kailash ở trung tâm. Từ đó nó 

được truyền bá vào Tây Tạng. Phật giáo được đưa vào Tây Tạng đầu tiên bởi 

những đoàn truyền giáo Ấn Ðộ vào thế kỷ thứ 7 sau Tây lịch, nhưng 2 thế kỷ 

sau đó ảnh hưởng của nó bị suy giảm do sự hỗn loạn chính trị và tôn giáo tại 

đây. Vào thế kỷ thứ 11 nó được phục hồi trở lại và từ đó nó trở thành trọng tâm 

của nền văn hóa và xã hội của đất nước Tây Tạng. Phật giáo Tây Tạng là một 

hình thức của trường phái Ðại Thừa, và bao gồm nhiều tông phái đa dạng cũng 

như cách tu tập khác nhau. Mặt khác, những nghi lễ và tánh thần bí của của Phật 

giáo Tây tạng được xuất phát từ Mật tông Ấn Ðộ, một hình thức Phật giáo kỳ bí 

được kết hợp bởi tư tưởng Phật giáo và Ấn giáo. Và mặt khác nữa, các truyền 

thống bác học ở Ấn Ðộ đã ảnh hưởng đến truyền thống tu tập và hệ thống văn 

hóa trong tự viện. Sự phát triển của đạo Phật ở Tây Tạng chịu ảnh hưởng lớn lao 

bởi hai nhân vật nổi tiếng là các ngài Liên Hoa Sanh và A Ðể Sa. Một du sĩ phái 

Mật tông, một người tinh thông phù phép, và vị thầy đầy tính cách thần bí, nhà 

vua Tây Tạng đã thỉnh Liên Hoa Sanh giúp đỡ thành lập những cơ sở cho tu 

viện đầu tiên của Tây Tạng ở Samye vào thế kỷ thứ 8. Liên Hoa Sanh đã tìm 

cách hàng phục loài ma quỷ địa phương muốn gây cản trở cho để án, và cuối 

cùng đưa chúng vào việc hộ trì Phật pháp. Ngài cũng thiết lập giáo hội 

Nyingmapa, là một trong 4 tông phái chính của Phật giáo Tây Tạng. Vừa là một 

du sĩ tài ba của Mật tông và người sáng lập ra một giáo hội, Liên Hoa Sanh 

tượng trưng cho 2 khuynh hướng lớn lao của Phật giáo Tây Tạng, và vẫn được 

tôn sùng cho đến ngày nay. Người ta cũng nói đến sự kiện giống như vậy về 

ngài A Ðể Sa, ngài đến Tây Tạng năm 1042. A Ðể Sa là một du sĩ, và là một học 

giả nổi tiếng của vùng Bengali, khắp xứ Ấn Ðộ, mọi người đều biết đến tài học 

uyên bác của ngài. Ngài triệt để tuân giữ giới luật tự viện và đặt nặng sự quan 

trọng của đời sống độc thân trong Tăng già, nhưng ngài cũng đem đến sự hiểu 

biết mới về những nghiên cứu về sự thực hành theo kinh điển và mật chú. Ngài 

nhấn mạnh đến sự tôn kính Bồ Tát Quán Thế Âm và đề cao những tu tập đạo 

đức theo truyền thống Phật giáo. Một số vị Thầy khác cũng hoạt động tích cực ở 



 54 

Tây Tạng trong thời kỳ này, mỗi vị đều kết hợp và hòa nhập những giáo lý khác 

nhau. Qua dòng thời gian các tông phái phát triển, nổi tiếng với sự cạnh tranh 

của họ về lãnh vực tâm linh và thỉnh thoảng về quyền lực chánh trị tối cao. Tính 

đa dạng này đã làm khởi lên một truyền thống Phật giáo thịnh đạt và luôn mang 

tánh sáng tạo. Hầu như lúc nào người Tây Tạng cũng tìm cách hợp nhất các giáo 

lý trở thành một khối trọn vẹn, và điều này dẫn đến sự gia tăng nhanh chóng về 

các bản chú giải và các tài liệu khác, những thứ này đã được gìn giữ cùng với 

những giáo điển xưa. Sự diễn giải kinh luật của người Tây Tạng được hoàn tất 

vào thế kỷ thứ 14, và do bởi Phật giáo bị tiêu diệt tại Ấn Ðộ vào thế kỷ thứ 12, 

sự kiện này trở thành một trong những nguồn quan trọng của các kinh điển Phật 

giáo.  Vào thế kỷ thứ 16, tông phái “Mũ Vàng” (Geluk) có được sự hỗ trợ cứa 

các nhà cai trị Mông Cổ ở Tây Tạng, chinh phục được nhà vua và tông phái kình 

địch là tông Kamapa. Vào thế kỷ thứ 17, người Mông Cổ làm lễ tấn phong vị 

Ðạt Lai Lạt Ma thứ 5 là chủ nhân của sự “Bất Khả Tranh Luận” (không có sự 

tranh cãi) của xứ Tây Tạng, và kể từ đó quyền chánh trị khắp xứ Tây Tạng nằm 

trong tay của nền tảng tôn giáo. Cho đến giữa thế kỷ thứ 20, các vị giáo chủ Ðạt 

Lai Lạt Ma đặt cơ sở ở thủ đô Lhasa, thủ đô của Tây Tạng, và trú ngụ trong 

cung điện Potala, tọa lạc nơi cư ngụ của Bồ Tát Quán Thế Âm theo truyền 

thuyết. Vào thập niên 1950s quân đội Trung Quốc xâm chiếm Tây Tạng. Dưới 

sự cai trị thuộc địa, và đặc biệt là trong cuộc Cách mạng Văn Hóa tứ năm 1966 

đến năm 1972, Trung quốc đã xóa bỏ Phật giáo trên đất nước Tây Tạng, tiêu hủy 

khoảng 6.000 tự viện. Nhiều người Tây Tạng đã tỵ nạn tại Ấn Ðộ và các xứ Tây 

phương. 

  

  

Chương Chín 

  

Những Trường Phái Có 

Liên Hệ Với Mật Tông 

  

(A) Tổng Quan Về Phật Giáo Mật Tông 

  

Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát triển đặc biệt nơi Chân Ngôn tông, thờ 

Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và Kim Cương Giới; đối lại với Hiển giáo. 

Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối tương quan nội tại 

của thế giới bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ, các 

phương thức được Mật giáo xử dụng trong các phép quán tưởng như sau. Thứ 

nhất là quán tưởng Mạn Ðà La. Mạn Ðà La có nghĩa là “vòng tròn,” “hội,” hay 

“hình.” Có nhiều loại Mạn Ðà La, nhưng có hai thứ thông thường nhất trong 

Mật giáo: hình kết hợp vẽ chân dung nhiều loại khác nhau, quỷ, thần, Phật và Bồ 

Tát, biểu thị năng lực, sức mạnh và các hoạt động chung trong các hình vuông 

tròn, và ngay tại trung tâm là Phật Tỳ Lô Giá Na, vị Phật Quang Minh Biến 

Chiếu; và một lược đồ tiêu biểu vài mẫu âm thiêng liêng của tiếng Phạn gọi là 

“bija” hay “chủng tử,” tiêu biểu cho các hình tượng. Thứ nhì là Chơn Âm. Chơn 

âm là các âm thiêng liêng như âm OM chẳng hạn, được truyền từ thầy sang đệ 

tử trong lúc khải thị. Khi tâm người đệ tử đã được điều hợp đúng đắn, người ta 



 55 

nói là các chấn động của biểu tượng ngôn ngữ này cùng với sự phối hợp của nó 

trong tâm thức của người khải thị để mở tâm thức của người đệ tử đến các chiều 

kích cao hơn. Thứ ba là Thủ Ấn. Ðây là điệu bộ của thân thể, đặc biệt là các cử 

động tượng trưng của bàn tay, được thực hiện để trợ giúp kêu gọi những tâm 

thái song hành nhất định của chư Phật và chư Bồ Tát. Mật giáo chia làm hai bộ. 

Thứ nhất là Mật Giáo Tạp Bộ. Phái Mật Giáo Tạp Bộ có kinh điển được dịch rất 

sớm vào thế kỷ thứ 4 sau Tây Lịch. Cát Hữu (Srimitra) người xứ Qui-Tư, một 

bộ lạc da trắng, đã dịch một vài bản kinh sang Hán văn. Ðó là những bùa chú 

thường gồm có một vài mật chú và những bài tán thần hay thánh ở thượng giới, 

nhưng thật ra chúng không thể đuợc xem như là biểu dương cho những ước 

vọng cao. Thứ nhì là Mật Giáo Thuần Bộ. Phái mà ta mệnh danh là Mật Giáo 

Thuần Bộ hay Thuần Mật khởi đầu với ba vị pháp sư Ấn Ðộ đến Trung Quốc 

vào thời nhà Ðường (713-765). Vị đầu tiên là Thiện Vô Úy, vị thứ hai là Kim 

Cương Trí, vị thứ ba là Bất Không, và vị thứ tư là Nhất Hành. 

  

(B) Tóm Lược Về Những Trường Phái 

Có Liên Hệ Với Mật Tông 

  

I.    Câu Sinh Khởi Thừa Là Trường Phái Có Liên Hệ Mật Thiết Với Mật 

Tông: 

Câu Sinh Khởi Thừa liên hệ mật thiết với Chân Ngôn Thừa. Hai thừa nầy đã có 

ảnh hưởng rất lớn trên Phật Giáo Tây Tạng. Theo Giáo Sư Bapat trong Hai 

Ngàn Năm Trăm Năm Phật Giáo, thì chúng ta có đủ bằng chứng để chứng minh 

rằng đó cũng là nền tảng của Phật giáo Thiền tông. Ảnh hưởng nầy rất dễ thấy vì 

nó liên quan đến toàn bộ bản chất con người. Con người không phải chỉ là một 

thực thể trí huệ mà còn là một thực thể tình cảm nữa, và chúng ta biết rõ rằng 

trong bất cứ việc gì, ý nghĩa tình cảm luôn có một tầm quan trọng lớn hơn ý 

nghĩa trí tuệ thuần túy. Do đó, trong khi tất cả các hệ tư tưởng Phật giáo nổi bật, 

các tác phẩm được hệ thống hóa của Trung Quán tông, Duy Thức tông, Hậu 

Hữu Bộ tông (Vaibhasika), Kinh Lượng bộ, vân vân đều chỉ còn ít nhiều giá trị 

học thuật mà thôi thì Chân Ngôn Thừa và Câu Sinh Khởi Thừa vẫn còn được 

sức sống cho đến ngày nay. Phật giáo đang tồn tại ở Tây Tạng, các nước vùng 

Hy Mã Lạp Sơn, Trung Hoa và Nhật Bản đã chịu ảnh hưởng sâu xa các phép 

hành trì của Chân Ngôn thừa và Câu Sinh Khởi thừa, và ta không thể hình dung 

ra Phật giáo ở các nước trên mà không có được phép hành trì nầy. Chính vì 

những điều mà Câu Sinh Khởi Thừa dạy không phải là một hệ thống thuộc về trí 

tuệ, mà là một sự rèn luyện khắt khe chỉ có thực hành thì mới biết được, cho nên 

giáo lý nầy trở nên khó hiểu và khó định nghĩa. Hơn thế nữa, Câu Sinh Khởi 

Thừa chú trọng vào việc tiếp cận thực tế bằng trực giác, mà ta cần biết là chức 

năng của trực giác không giống với chức năng của trí tuệ, và cách hoạt động của 

hai thứ nầy hoàn toàn khác nhau. Ðiều nầy giải thích cho sự kiện là Câu Sinh 

Khởi Thừa và Chân Ngôn Thừa đã thoát khỏi số phận phải trở thành những tông 

phái chết. Câu Sinh Khởi thừa với phép hành thiền sâu lắng. Dù rằng Chân 

Ngôn thừa và Câu Sinh Khởi thừa không phải là những trường phái bám víu vào 

những giáo lý được xác định một cách chặt chẽ như các giáo phái khác, như 

Vaibhasika, Duy Thức, nhưng các trường phái trên có tầm quan trọng đối với 



 56 

sức sống của Phật giáo. Chân Ngôn thừa với những nghi thức kích động tình 

cảm và lạ mắt, Câu Sinh Khởi thừa với phép hành thiền sâu lắng. Cả Chân Ngôn 

thừa và Câu Sinh Khởi thừa đều quan tâm tới khía cạnh thực hành của Phật giáo 

mà bốn đỉnh cao bao gồm: Thứ nhất là Kiến: Cái nhìn dựa trên kinh nghiệm 

thực tế. Thứ nhì là Tu: Khai triển những gì mà cái nhìn đó cho thấy. Thứ ba là 

Hành: Sống và làm phù hợp theo đó. Thứ tư là Quả: Sự hợp nhất của cá thể 

(giác ngộ, Phật quả, hay sự thành thục về tâm linh). 

  

II.   Chân Ngôn Tông Là Trường Phái Có Liên Hệ Mật Thiết Với Mật 

Tông: 

Chân Ngôn Tông còn được gọi là Mật Tông, hay Du Già Tông, vì chuyên về 

những nghi thức và giáo thuyết bí mật. Tông Chân ngôn Ðà La Ni là tông giáo 

bí áo của chư Phật, đặc biệt là Ðức Ðại Nhật Như Lai. Chân Ngôn là dịch nghĩa 

của chữ Phạn “Mantra,” có nghĩa là “Bí Mật giáo,” một giáo pháp không thể 

phát biểu bằng những ngôn ngữ thông thường. Giáo pháp đó, được nói bằng 

chính ngôn ngữ của Phật, phải được phân biệt với lý tưởng ẩn kín trong tâm 

Phật vốn không biểu lộ bằng lời. Chân Ngôn tông nhằm tìm hiểu chính Phật lý 

không biểu hiện thành ngôn ngữ đó. Một hình thức của Phật giáo dưới hình thức 

Mật Thừa (Mantrayana) dường như đã được thành hình tại Na Lan Ðà (Nalanda) 

vào thời của Nghĩa Tịnh, vào thế kỷ thứ bảy say Tây Lịch, vì Nghĩa Tịnh có đề 

cập đến một số văn học Mật Giáo đang được lưu hành tại đây, mà chính ông 

cũng từng học tập về mật giáo mặc dầu không am tường hoàn toàn. Trung tâm 

học tập của Mật giáo hình như dời về đại học Vikramasila tận cuối dòng sông 

Hằng, vì Phật giáo Tây Tạng có liên hệ đặc biệt với đại học nay. Một điều rõ 

ràng là tại Ấn Ðộ, ngay từ thời Vệ Ðà, đã có những tập tục về ma thuật, gồm 

bốn lối tôn thờ thần Homa hoàn toàn trùng hợp với những tập tục của Phật giáo. 

Lối tôn thờ nầy có thể là những tập quán của thổ dân Ấn Ðộ hay có thể là của di 

dân thời cổ. Sau một thời gian thực hành lâu dài, tập tục nầy dần dần đồng hóa 

với mật giáo, một tông phái thường bị nhầm lẫn với Kim Cang Thừa 

(Vajrayana) của Phật giáo. Nếu vì lý do nào đó mà Mật giáo của Phật giáo có 

liên hệ đến những tập tục đáng ghét kia thì nó không thể được gọi là Kim Cang 

Thừa, vì đây là một từ ngữ dùng để chỉ cho tông chỉ bí mật cao siêu, vượt hẳn cả 

Tiểu và Ðại Thừa. Kim Cang Thừa như thế chỉ có thể được tiêu biểu nơi Hoằng 

Pháp Ðại Sư (774-835) là người tập đại thành toàn bộ Mật Giáo. 

Trong số các chi phái Phật giáo thì Chân Ngôn thừa và Câu Sinh Khởi thừa ít 

được biết đến nhất. Phần nhiều người ta nghĩ rằng đây là sự phát triển về sau 

nầy. Tuy nhiên, trong giáo điển Pali, người ta tìm thấy đã có những câu thần chú 

(mantra) ở nhiều đoạn, chẳng hạn như trong Kinh Atanatiya. Dù rằng rất khó mà 

biết được chắc chắn vai trò của câu thần chú trong giai đoạn đầu của Phật giáo, 

nhưng có thể nói không sai rằng do tính chất cổ xưa của các câu thần chú cho 

nên cốt lõi của Chân Ngôn thừa đã từng có một thời gian dài phát triển song 

song với những trường phái cổ xưa khác của Phật giáo. Việc sáng lập và truyền 

thụ của tông Chân Ngôn khởi đi từ khi Ðức Ðại Nhật Như Lai siêu việt tam thế, 

Ngài an trụ trong pháp giới tam điện của cõi trời sắc cứu cánh, giảng kinh Ðại 

Nhật cho ngài Kim Cương Tát Ðỏa Bồ Tát, sau khi Ðức Thế Tôn tịch diệt 

khoảng 800 năm thì ngài Long Thọ Bồ Tát nối tiếp, đến năm 733 sau Tây Lịch 



 57 

được ngài Kim Cang Trí Tam tạng và ngài Bất Không Kim Cang nối tiếp (see 

Bất Không 2). Ngài Bất Không được xem như là người đã hoằng dương tông 

Chân Ngôn bên trung Quốc vào thời nhà Ðường. Ông được xem như là tổ Chân 

Ngôn thứ sáu bên Ấn Ðộ, và là tổ thứ hai bên Trung Quốc (sau ngài Kim Cang 

Trí Tam Tạng). 

Các tông Phái Chân Ngôn bao gồm Pháp Tướng Tông, Tam Luận Tông, Thiên 

Thai Tông, Hoa Nghiêm Tông, và Chân Ngôn Tông Nhật Bản. Các Kinh của 

tông Chân Ngôn Nhật Bản gồm Du Chỉ Kinh và Ðại Tỳ Lô Giá Na Phật Thuyết 

Yếu Lược Niệm Tụng Kinh. Các Kinh của tông Chân Ngôn Trung Quốc gồm 

Ðại Nhật Kinh và Kim Cang Ðảnh Kinh. Người sáng lập ra Mật Tông tại Trung 

Quốc là ngài Thiện Vô Úy (see Thiện Vô Úy) vào khoảng năm 720 sau Tây 

Lịch. Du Già có nghĩa là ‘định trí,’ và cũng mang ý nghĩa ‘chứa đựng những mật 

thuyết.’ Tông phái nầy dạy cho Phật tử những sự hành trì bí hiểm trong việc tu 

tập đạo Phật. Tông phái nầy có một thời kỳ phồn thịnh đến nỗi đồng hóa cả Bát 

Nhã tông và Tứ Luận tông. Tuy nhiên, trong tất cả các xu hướng của Phật giáo 

thì giáo lý Mật tông cho đến ngày nay vẫn còn bị xem thường và ngộ nhận. Các 

phép tu luyện Mật tông (tantras) bị nhiều người kết tội, bắt nguồn chủ yếu từ 

những truyền thống Ấn Ðộ giáo suy đồi và những việc làm bất chính mà các 

truyền thống nầy gây ra trong đám người ngu dốt. Thành kiến chống lại mọi cái 

gì thuộc về Mật tông như thế mạnh mẽ đến nỗi ngay cả các học giả cũng từ bỏ 

không muốn dính dáng gì đến nó, kết quả là mọi sự nghiên cứu vô tư về giáo 

phái nầy đã bị gác bỏ suốt một thời gian dài. 

  

III.  Du Già Tông Là Trường Phái Có Liên Hệ Mật Thiết Với Mật Tông: 

“Yogacara”, từ Phạn ngữ chỉ “Trường Phái Du Già.” Tu tập thiền định, một loại 

Tam ma địa đặc biệt. Bài tập Du Già (Yoga), còn gọi là Duy Thức 

(Vijnanavada) hay là trường dạy về nhận thức. Du Già (Yoga) Phật giáo do 

Maitreyanatha, Vô Trước (Asanga) và Thế Thân (Vasubandu) sáng lập. Theo ý 

tưởng trung tâm của Yogachara, mọi cái có thể tri giác được đều là tinh thần. Tri 

giác là quá trình sáng tạo bằng tưởng tượng. Theo Yogachara, A lại da thức, cơ 

sở của sự tri giác mọi vật và là nơi tàng chứa tất cả những ấn tượng của chúng 

ta. A Lại da là nhân tố quyết định sự chín muồi của nghiệp. A lại da thức được 

ví như dòng sông, trong đó nước được ví như những nghiệp. Ðã có nước 

(nghiệp) thì dòng sông dù muốn hay không muốn vẫn phải chảy, như những 

nghiệp thức được mang từ đời nầy sang đời khác. Theo Phật giáo xưa thì con 

đường giải thoát của Yogachara được chia làm bốn gia đoạn (1. Con đường 

chuẩn bị, nơi Bồ Tát nguyện theo học thuyết với toàn bộ tinh thần; 2. Con 

đường suy tưởng, nơi Bồ tát đi sâu vào học thuyết đạt được hiểu biết và bước 

vào giai đoạn thứ nhất trong thập địa; 3. Con đường sáng tạo tâm linh, nơi Bồ 

Tát thiền định và đi sâu vào thập địa; 4. Con đường kết thúc, nơi mà tất cả mọi 

uế trược đều bị xóa trắng nhằm chấm dứt chu kỳ luân hồi). 

“Yoga” là từ Phạn ngữ chỉ bất cứ hình thức kỷ luật thân hay tâm. Một hình thức 

thiền định được phát triển ở Ấn Ðộ thời cổ mục đích giải thoát những hạn chế 

thể chất hay những khổ đau phiền não bằng cách định tâm sao cho nó hòa nhập 

vào chân lý của vũ trụ. Từ này thông dụng cả trong Ấn giáo, Phật giáo, và cả 

những truyền thống tôn giáo khác ở Ấn Ðộ. Theo Ấn giáo, Du già có nghĩa là 



 58 

kết hợp với thượng đế. Theo các truyền thống khác ở Ấn Ðộ thì thực tập du già 

có nghĩa là thực tập phát triển tình trạng thân và tâm theo cách riêng của từng 

tôn giáo, nhưng trong Phật giáo, từ nầy chỉ tương đương với thiền định trong 

giai đoạn đầu tập thở. Ðây là lối điều thân và hơi thở sao thân tâm tịnh lặng. 

Phương pháp Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh cảnh, hành, lý, 

quả và cơ. Có năm lối điều thân và hơi thở sao thân tâm tịnh lặng. Phương pháp 

Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh cảnh, hành, lý, quả và cơ: Thứ 

nhất là thân tương ứng với cảnh. Thứ nhì là thân tương ứng với hành. Thứ ba là 

thân tương ứng với lý. Thứ tư là thân tương ứng với quả. Thứ năm là thân tương 

ứng với cơ. 

Trường phái Du Già hay Duy Thức Du Già là một nhánh quan trọng khác của 

phái Ðại Thừa. Theo Keith trong Trung Anh Phật Học Từ Ðiển, còn gọi là Du 

Già phái, tên gọi chung của Mật giáo. Giáo thuyết Du Già do ngài Pantajali sáng 

lập vào thế kỷ thứ hai trước Tây Lịch, sau đó được ngài Vô trước thành lập tông 

phái Du Già vào thế kỷ thứ tư sau Tây Lịch. Ngài Huyền Trang là một đệ tử và 

một người bênh vực triệt để cho tông phái nầy (ông đã dịch bộ Du Già Sư Ðịa 

Luận của ngài Tối Thắng Tử Bồ Tát). Nhưng theo Giáo sư Bapat trong Hai 

Ngàn Năm Trăm Năm Phật Giáo, Du Già tông được ngài Maitreya hay 

Maitreyanatha sáng lập vào thế kỷ thứ ba sau Tây Lịch. Du Già là một trong hai 

trường phái chính của Phật giáo Ðại Thừa. Phái Du Già gắn liền với tâm thức. 

Họ không binh vực nhiều cho thuyết không sinh khởi dù rằng họ cũng chủ 

trương thế giới này là không có thực. Như vậy, cả Trung Quán lẫn Duy Thức 

tông đều xác nhận tính chất ảo ảnh của thế giới. Cũng như vậy, những người 

theo phái bất nhị cũng bám chặt vào thuyết ảo ảnh để giữ vững niềm tin và giáo 

lý của mình. Sankaracarya, một người binh vực nhiệt tình của trường phái bất 

nhị , đã sử dụng vũ khí là thuyết ảo tưởng này để chống lại những nhà duy thực 

(realist) đối thủ của ông, đó là những người Naiyayikas và Vaisesikas. Do đó 

ông được gọi là một Phật tử bí mật. Sankkara trong việc biện hộ cho tính chất 

không thực của thế giới là điều hợp lý và xác đáng, vì theo Áo Nghĩa Thư 

(Upanisads) thì trước đây chỉ có người Bà La Môn hay Atman (cái ta) là có thực 

mà thôi, còn mọi thứ khác đều không thực và không lành mạnh. Sự tuyên bố 

như vậy cho thấy rõ ràng ngoài người Bà La Môn hay Atman ra không có gì là 

thực cả. Một câu hỏi được đặt ra, “Ðâu là nguồn gốc chủ thuyết ảo ảnh của 

Sankara?” Rất có thể nguồn gốc này là từ những người Phật giáo Ðại Thừa ngay 

trước ông. Mặt khác, nguồn gốc có thể là từ bộ Sastitantra, bộ luận nổi tiếng về 

nhị nguyên (Sankhya philosophy). Ðược biết trong bộ Sastitantra có một câu về 

vấn đề này là “bản chất sau cùng và thực sự của trí tuệ thanh tịnh hay sức mạnh 

của nhị nguyên thì không thể nhìn thấy, còn những gì chúng ta nhìn thấy được 

thì hoàn toàn không thật, giống như một vật thể hư ảo hay ảo ảnh.” Nhân đây 

cần biết thêm rằng các kinh bộ của Phật giáo trước đây không hề nhắc đến chủ 

thuyết ảo ảnh. Du già tông là một trường phái tư tưởng khác, có liên quan mật 

thiết với Trung Quán, đặc đức tin và lòng sùng mộ nơi chư Phật và chư Bồ Tát. 

Nhưng công trình hệ thống hóa do các nhà Trung Quán thực hiện đã bỏ rơi một 

vài ý tưởng quen thuộc của Ðại Thừa buổi ban sơ, sau này phải chịu nhận một 

sức đè nặng lớn lao của những sự phát triển song song với Ấn Ðộ giáo. Ảnh 

hưởng của triết học Du Già Sankhya thấy rõ trong Duy Thức tông do ngài Vô 



 59 

Trước thành lập vào khoảng năm 400 sau Tây lịch, đặt giải thoát trên sự quán 

tưởng nội quán được gọi là phép Du Già. 

Du Già tông phát triển vững vàng nhờ các luận sư nổi tiếng của trường phái nầy 

là Vô Trước và Thế Thân vào thế kỷ thứ tư, An Huệ và Trần Na vào thế kỷ thứ 

năm, Pháp Trì và Pháp Xứng vào thế kỷ thứ bảy, Tịch Hộ và Liên Hoa Giới vào 

thế kỷ thứ tám, vân vân tiếp tục sự nghiệp của người sáng lập bằng những tác 

phẩm của họ và đã đưa trường phái nầy đến một trình độ cao. Trường phái nầy 

đạt đến đỉnh cao ảnh hưởng trong thời kỳ của Vô Trước và Thế Thân. Tên gọi 

Du Già Hành Tông là do Vô Trước đặt, còn tên Duy Thức thì được Thế Thân xử 

dụng. Phái Duy Thức Du Già thừa nhận ba cấp độ kiến thức. Thứ nhất là Kiến 

Thức Huyền Ảo: Huyền ảo là sự gán ghép sai lầm một ý tưởng không có thực 

cho một đối tượng do nhân duyên tạo ra. Ðối tượng nầy chỉ hiện hữu trong trí 

tưởng tượng và không tương ứng với thực tại. Thứ nhì là Kiến Thức Thường 

Nghiệm: Thường nghiệm là sự hay biết về một đối tượng do nhân duyên mà có. 

Ðây là kiến thức tương đối và dùng để phục vụ cho các mục đích của cuộc 

sống. Thứ ba là Kiến Thức Tuyệt Ðối: Tuyệt đối là chân lý cao nhất hay chân 

như, chân lý tuyệt đối. Huyền ảo và thường nghiệm tương ứng với chân lý tương 

đối, còn tuyệt đối thì tương ứng với chân lý cao nhất của Trung Luận tông. 

Về khái niệm “Tâm Thức” theo Du Già Tông, chỉ có ý tưởng là có thật. Trường 

phái nầy còn có tên là Duy Thức vì chủ trương rằng không có gì ngoài ý thức và 

ý thức là thực tại cuối cùng. Tóm lại, trường phái nầy dạy cho người ta chủ 

nghĩa duy tâm chủ quan, nghĩa là chỉ có ý tưởng là có thật. Tâm ý theo Du Già 

khác với A Lại Da thức. Tên Du Già (Yogacara) cho thấy rõ khía cạnh thực 

hành của triết lý nầy, còn tên Duy Thức (Vijnanavada) làm nổi bậc các đặc điểm 

lý thuyết kinh Lăng Già (Lankavatara Sutra), một cuốn sách quan trọng của 

trường phái nầy, cho rằng chỉ có tâm ý (cittamatra) là có thực, còn những vật thể 

bên ngoài thì không. Những vật thể nầy không có thực, chúng như là mộng mơ 

ảo ảnh. Tâm ý ở đây khác với A Lại Da thức, vốn chỉ là kho chứa đựng ý thức, 

tạo đối tượng cho sự đối ngẫu chủ thể và đối tượng. Ðối với Du Già Tông, ngã 

thể không hiện hữu. Cuốn Duy Thức Học của ngài Thế Thân là cuốn sách cơ 

bản của hệ tư tưởng nầy. Sách bác bỏ mọi sự tin tưởng vào thực tại của thế giới 

khách quan, cho rằng chỉ có tâm (citta) hay thức (vijnana) mới là thực tại duy 

nhất, còn trong thức a-lại-da thì có chứa mầm mống các hiện tượng, cả chủ quan 

và khách quan. Giống như một dòng nước chảy, thức a-lại-da là một dòng ý thức 

luôn biến động. Khi đã chứng đắc Phật quả thì dòng chảy kia sẽ ngưng lại. Theo 

Sthiramati, nhà bình giải các tác phẩm của Thế Thân, thì a-lại-da chứa đựng 

chủng tử của vạn pháp, bao gồm cả các pháp tạo ra bất tịnh. Nói cách khác, vạn 

pháp hiện hữu trong a-lại-da thức dưới trạng thái tiềm tàng. Các nhà Duy Thức 

Du Già còn nói rằng người tinh thông tất sẽ hiểu được sự ‘không hiện hữu của 

ngã thể’ (pudgala-nairatmya) và sự ‘không hiện hữu của vạn vật thế gian’ 

(dharma-nairatmya). Sự không hiện hữu của ngã thể sẽ được thực hiện qua sự 

xóa bỏ ham muốn (klesavarana), và sự không hiện hữu của vạn vật thế gian sẽ 

được thực hiện qua sự căt bỏ bức màn che phủ chân kiến thức (jneyavarana). Cả 

hai kiểu không thực tại nầy (Nairatmya) đều rất cần thiết để đi đến giải thoát. 

Sở dĩ trường phái nầy có tên là Duy Thức Du Già (Yogacara) vì chú trọng vào 

việc luyện tập thiền làm phương pháp hữu hiệu nhất để đạt đến chân lý tối cao 



 60 

(bodhi). Phải đi qua ‘Thập Ðịa’ của quả vị Bồ Tát mới đạt đến Bồ Ðề. Ba 

phương cách tu trì của phái Du Già. Du Già nghĩa là tương ứng, tam mật là ba 

nghiệp thân, khẩu, ý. Tay kết ấn, miệng đọc thần chú chân ngôn, ý tưởng niệm 

bổn tôn Ðức Ðại Nhật Như Lai. Trong giáo pháp Du Già, chakra hay luân xa 

biểu trưng cho những điểm gặp gỡ giữa thể xác và tâm thần, đây là những tâm 

điểm năng lượng tinh tế trong con người. Có cả thảy bảy chakras: Thứ nhất là 

điểm nằm ở dưới cùng giữa cơ quan sinh dục và hậu môn. Người luyện Yoga 

mà nhập vào được. Muladhara-Chakra sẽ thắng được sự gắn bó trần thế và 

không còn sợ chết. Thứ nhì là điểm nằm ở gốc của cơ quan sinh dục. Hành giả 

nào tập trung được vào điểm nầy sẽ không còn sợ nước, đạt được nhiều khả 

năng về tâm thần và trực giác, sẽ làm chủ hoàn toàn các giác quan, mọi tham sân 

si mạn nghi tà kiến đều bị xóa sạch. Thứ ba là điểm giữa ngang rún (cai quản 

gan và dạ dày). Hành giả tập trung vào đây sẽ có khả năng khám phá ra những 

kho báu bị dấu kín. Hành giả tập trung vào điểm nầy không còn sợ lửa, ngay cả 

khi ném vào lửa, người ấy vẫn sống mà chẳng sợ. Thứ tư là điểm nằm ngay 

vùng tim trên đường giữa. Hành giả tập trung vào điểm nầy đến thuần thục sẽ 

kiểm soát hoàn toàn không khí. Người nầy có thể bay và nhập vào thân thể một 

người khác. Thứ năm là điểm nằm dưới cổ, trên kênh năng lực (Sushumna), nơi 

kiểm soát thanh quản. Hành giả tập trung vào đây sẽ không bị hủy diệt dù thế 

giới có bị tan vỡ. Người ấy sẽ đạt được sự hiểu biết về quá khứ, hiện tại và vị 

lai. Thứ sáu là điểm nằm giữa hai chân mày. Hành giả tập trung được vào đây sẽ 

có khả năng trừ được tất cả các hậu quả của hành động trong quá khứ. Thứ 

bảy là điểm nằm ngay trên đỉnh đầu. Ðây là nơi trú ngụ của chư Thiên. Hành giả 

nào tập trung được ở đây sẽ chứng được cực lạc, siêu thức và siêu trí. 

Theo Mật tông Tây Tạng, thì “Du Già Mật Tông Tối Thượng” là loại mật chú 

thứ tư và là loại cao nhất trong bốn loại mật chú. Những loại mật chú này tập 

trung vào thiền tập liên hệ tới những năng lực vi tế được gọi là “gió” và “những 

giọt,” di chuyển qua những kênh vi tế nhất trong thân thể chúng ta. Thực tập của 

loại mật chú này được chia làm hai giai đoạn: Thứ nhất là giai đoạn phát động. 

Thứ nhì là giai đoạn hoàn thành. Trong giai đoạn đầu, hành giả phát sanh ra một 

hình ảnh sinh động của một vị Phật để từ thức tuệ chứng nghiệm “tánh không,” 

và giai đoạn thứ nhì hành giả thỉnh vị Phật ấy hòa hợp với mình làm một, sao 

cho mình thấy rằng mình và vị Phật ấy không thể tách rời được nữa. Du Già 

tông có hai bộ luận: Thứ nhất là bộ Du Già Sư Ðịa Luận: Người ta nói Bồ Tát 

Di Lặc đã đọc cho ngài Vô Trước chép lại trên cõi trời Ðâu Suất, ngài Huyền 

Trang đã dịch sang Hoa Ngữ. Ðây là giáo thuyết của trường phái Du Già (giáo 

thuyết chính của Du Già cho rằng đối tượng khách quan chỉ là hiện tượng giả 

hiện của thức A Lại Da là tâm thức căn bản của con người. Cần phải xa lìa quan 

niệm đối lập hữu vô, tồn tại và phi tồn tại, thì mới có thể ngộ nhập được trung 

đạo). Thứ nhì là bộ Du Già Sư Ðịa Luận Thích: Bộ sách giải thích và phê bình 

bộ Du Già Sư Ðịa Luận, do ngài Tối Thắng Tử Bồ Tát soạn, ngài Huyền Trang 

dịch sang Hoa ngữ. 

  

  

  

  



 61 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Mười 

  

Kim Cang Thừa: Phật Giáo 

Mật Tông Tây Tạng 

  

      Kim Cang Thừa là tên khác của tông phái Chân Ngôn, giáo pháp sắc bén 

như kim cương. Kim Cang Thừa thường được gọi đơn giản là Phật Giáo Tây 

Tạng và nó được chia ra làm bốn tông phái chính. Sau năm 500 sau tây lịch, sự 

phát triển của mật chú trong Ấn Ðộ giáo làm tiến xa hơn sự lớn mạnh của hình 

thức pháp thuật trong Phật giáo, được gọi là “Mật chú,” mong đời sự toàn giác 

qua tu tập những pháp thực hành mật chú. Mật chú gây được nhiều ảnh hưởng ở 

Népal, Tây Tạng, Trung Hoa, Nhật Bản, Java, và Sumatra. Ngoài Ấn Ðộ, một số 

ít những trường phái mới chính thống được phát triển bởi sự hòa hợp của Ðại 

Thừa với những yếu tố bản xứ. Ðáng được ghi nhận là Thiền tông và Di Ðà giáo 

ở Trung Hoa và Nhật Bản, và trường phái Cổ Mật (Nyingmapa) ở Tây Tạng, 

pha trộn với giáo phái Shaman bản xứ của Tây Tạng. 

Kim Cang Thừa thường được gọi là Phật Giáo Tây Tạng, còn gọi là Chân Ngôn 

tông, nó được chia ra làm bốn tông phái chính: Nyingmapa, Kagyupa, Sakyapa 

và Gelugpa. Vajra” là từ Bắc Phạn mà thật khó tìm kiếm một từ tương đương 

trong Anh ngữ; tuy nhiên, chúng ta tạm thời dịch là Kim Cang. Kim cang, tượng 



 62 

trưng cho những gì không thể phá hủy được. Biểu tượng năng lực tâm linh vô 

thượng được so sánh với viên ngọc quý nhất, kim cương với sự trong suốt và 

sáng ngời của nó, các màu khác được phản chiếu trong ấy, mà nó vẫn giữ được 

tính không màu sắc của nó. Nó có thể cắt đứt được mọi vật rắn khác, trong khi 

một một thứ gì có thể cắt đứt được nó. Kim cang là một biểu tượng quan trọng 

trong Mật giáo: đó là một cây quyền trượng năm ngạnh có hai đầu, người ta nói 

hai đầu ấy tượng trưng cho trí và bi, hai phẩm chất đặc thù chính trong Phật 

giáo. Tổng thể của kim cang tiêu biểu cho sự hợp nhất không thể tách rời hay 

không thể phá hủy được giữa trí và bi. 

      Phạn ngữ Vajrayancó nghĩa là “Kim Cang Thừa,” trường phái Phật giáo Tây 

Tạng xuất hiện vào giữa thế kỷ thứ V. Phái nầy phát triển từ trường phái Ðại 

Thừa, nhưng lại nhấn mạnh đến nghi lễ như một phương pháp tâm lý để thu hút 

tín đồ. Căn bản giáo điển của truyền thống này là một tập hợp nhiều bài chú 

khác nhau, có lẽ được biên soạn vào những thế kỷ thứ sáu và thứ bảy, nhưng 

người ta cho rằng do Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni hay những vị Phật khác đã nói. 

Kim Cang Thừa cũng theo Bồ Tát đạo căn bản của Phật giáo Ðại thừa. Tuy 

nhiên, thừa này dạy những phương thức khác và cho rằng phương thức đó có thể 

rút ngắn thời gian đòi hỏi để đạt thành Phật quả, bao gồm những nghi lễ, dùng 

thủ ấn, dùng mạn đà la, và dùng pháp quán tưởng. Sự tu tập chủ yếu là “thiên 

thiền” (devata-yoga), trong đó hành giả mường tượng mình là một vị Phật, có 

đầy đủ những phẩm chất tốt của một vị phật, đang tiến hành những hoạt động từ 

bi. Trường phái này nhấn mạnh vào tính bí mật và sự hữu hiệu của phương cách 

tu tập, thường thì trường phái đòi hỏi một người phải chịu phép quán đảnh từ 

một vị Thầy có đủ phẩm chất trước khi bước vào con đường tu tập theo Mật 

giáo. Kim Cang Thừa trở thành truyền thống thiền có ảnh hưởng lớn tại Tây 

Tạng và Mông Cổ, cũng như tại một vài trường phái Mật tông tại các xứ Ðông 

Á, gồm các trường phái Chân Ngôn tại Trung Hoa, Việt Nam và Nhật Bản. 

      Kim Cang Thừa có sáu pháp tu tập mật hành được truyền lại từ trường 

phái của Ngài Naropa. Tu tập Mật giáo được ngài Naropa dạy cho Marpa 

Chogi Lodro và được vị này truyền sang Tây tạng. Những pháp tu này đặc biệt 

quan trọng đối với trường phái Kagyupa. Sáu pháp đó là: Thứ nhất là sức nóng, 

liên hệ đến việc tăng cường đưa luồng nóng bên trong đi đến khắp cơ thể hành 

giả bằng cách mường tượng lửa và mặt trời trong nhiều phần khác nhau của cơ 

thể. Thứ nhì là thân huyễn giả, một loại thực tập trong đó hành giả phát sinh ra 

một hình ảnh của một thân vi tế bao gồm những năng lượng vi tế và được phú 

cho với những phẩm chất lý tưởng của một vị Phật, như sáu Ba La Mật. Sự việc 

này cuối cùng chuyển hóa thành “thân kim cang,” biểu tượng cho trạng thái của 

Phật quả. Thứ ba là giấc mộng, hay du già trong giấc mơ nhằm huấn luyện hành 

giả kiểm soát những lôi kéo của tiến trình của giấc mộng. Thứ tư là ánh sáng 

trong suốt, dựa vào khái niệm mật chú rằng tâm là bản chất của ánh sáng trong 

suốt, và sự tu tập này liên hệ tới việc học nhận thức về tất cả mọi dáng vẻ hiện 

lên trong tâm tiêu biểu cho tác động lẫn nhau giữa sự chiếu sáng và tánh 

không. Thứ năm là thân trung ấm, trạng thái du già huấn luyện cho hành giả 

kiểm soát được trạng thái giữa sanh và từ, trong đó hành giả có một thân vi tế, 

phải chịu sự mất phương hướng và sợ hãi cảnh trí, âm thanh, và các hiện tượng 

thuộc về cảm giác khác. Một người thích nghi với loại du già này có thể hiểu 



 63 

được tất cả những sáng tạo trong tâm, và sự thực chứng này khiến hành giả có 

thể kiểm soát được tiến trình, trong đó người ta nói nó đưa ra vô số cơ hội cho 

sự tiến bộ thiền tập nếu hiểu và thực hành đúng cách. Thứ sáu là chuyển thức, 

trạng thái du già phát triển khả năng hướng tâm thức của mình vào một thân 

khác hay vào một Phật độ vào lúc lâm chung. Hành giả nào nắm vững toàn bộ 

kỹ thuật có thể biến đổi tâm của loại ánh sáng thanh tịnh vào thân của một vị 

Phật vào lúc lâm chung. 

      Có ít nhất bốn trường phái thuộc Kim Cang Thừa: Thứ nhất là Phái 

Nyingmapa: Giáo phái Nyingmapa là giáo phái cổ nhất của Phật giáo Tây Tạng, 

được ngài Liên Hoa Sinh hay Ðạo sư Rinpoche sáng lập vào thế kỷ thứ 8 dưới 

triều vua Trisong Detsen. Thứ nhì là Phái Kagyupa: Phái Kagyupa được thành 

lập bởi Marpa Chokyi Lodoe, một dịch giả Tây Tạng nổi tiếng vào thế kỷ 11 và 

vị đại đệ tử của ngài là ngài Milarepa vào thế kỷ thứ 12. Thứ ba là phái 

Sakyapa: Phái Sakyapa được vị dịch giả Tây Tạng là Drogmi Sakya Yeshe sáng 

lập vào thế kỷ thứ 11. Thứ tư là phái Gelugpa: Phái Gelugpa là phái trẻ nhất và 

đông nhất trong các phái Tây Tạng, được ngài Tông Khách Ba hay Je Rinpoche 

sáng lập vào thế kỷ thứ 14. 

      Theo Giáo Sư Junjiro Takakusu trong Cương Yếu Triết Học Phật Giáo, tông 

Kim Cang có bốn thứ Mạn Ðà La hay bốn vòng tròn Mạn Ðà La chỉ định năng 

lực hiệu nghiệm của tam mật. Những hình ảnh, hình vẽ, hay điêu khắc cho thấy 

thân mật của Phật; văn tự là mật ngữ của Phật; và các vật tiêu xí chỉ cho bản thệ, 

tứ mật ý của Phật. Thứ nhất là Ðại Mạn Ðà La: Ðại main đà là là vòng tròn của 

Ðức Phật và các tùy tùng được trình bày bằng hình ảnh hay tranh vẽ, tức trình 

bày trong mặt phẳng. Thứ nhì là Tam Ma Da Mạn Ðà La (Tam Muội Mạn Ðà 

La): Vòng tròn của cùng hội chúng nầy được biểu thị bằng những dụng cụ tượng 

trưng cho mỗi vị. Tam Ma da trong Phạn ngữ có nghĩa là “bản thệ,” nhưng được 

trình bày bằng vật tiêu biểu cho mỗi vị cầm tay. Thứ ba là Pháp Mạn Ðà La: Là 

loại Mạn Ðà La bằng văn tự, trình bày toàn thể các Thánh giả. Thứ tư là Kiết Ma 

Mạn Ðà La (Yết Ma Mạn Ðà La): Là Mạn Ðà La bằng những hình ảnh điêu 

khắc. Ở Nhật và các nước Ðông Á không có Mạn Ðà La điêu khắc, nhưng vô số 

tượng Phật ở Java được xem như là thuộc loại nầy. Karma trong Phạn ngữ có 

nghĩa là “nghiệp” hay “hành động,” ở đây đặc biệt có nghĩa là nghệ thuật trình 

bày bằng vật rắn. 

      Có bốn giai đoạn tu hành trong Kim Cang Thừa, còn gọi là Tứ Môn Mật 

Giáo. Ðây là bốn giai đoạn tu hành chính trong các trường phái Mật tông. Thứ 

nhất là Phát Tâm Xuất Gia gồm có Ðông Khai, liên hệ với phương Ðông; và 

Xuân Ôn, liên hệ với mùa Xuân ấm áp. Thứ nhì là Tu Hành gồm có Nam Tu 

Hành, liên hệ với phương Nam; và Thị Hạ Nhiệt, liên hệ với mùa Hạ nóng 

nực. Thứ ba là Bồ Ðề hay Giác ngộ đạo Bồ Ðề gồm có Tây Ngộ, liên hệ với 

phương Tây; và Thu Lãnh, liên hệ với mùa Thu mát mẽ. Thứ tư là Niết Bàn, 

gồm có Bắc Niết Bàn, liên hệ với phương Bắc; và Nhập Ðông Hàn, liên hệ với 

mùa Ðông lạnh lẽo. 

  

  

  

  



 64 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Mười Một 

  

Lịch Sử Phát Triển 

Phật Giáo Tây Tạng 

  

• I.    Thời Kỳ Truyền Bá Phật Giáo Ðầu Tiên Tại Tây Tạng: 

“Cuộc truyền giáo lần thứ nhất,” hay là giai đoạn truyền bá đầu tiên của Phật 

giáo đến Tây Tạng, bắt đầu với sự quang lâm của Liên Hoa Sanh và Santaraksita 

dưới triều đại Trisong Detsen. Ba vị ấy đã thiết lập Tịnh xá Phật giáo đầu tiên 

trong xứ Tây Tạng, gọi là Samye. Khi Phật giáo đã được phổ cập, số người Tây 

tạng du hành qua Ấn Ðộ tu học ngày càng gia tăng, và ngày càng có nhiều thầy 

dạy Phật pháp người Ấn Ðộ được đưa đến Tây Tạng. Văn phòng phiên dịch 

được thiết lập, và chánh phủ bắt đầu bảo trợ những sinh hoạt Phật giáo. Giai 

đoạn truyền bá Phật giáo đầu tiên chấm dứt khi vua Relbachen bị sát hại và 

Lang Darma lên ngôi (từ năm 838 đến năm 842). Sau khi lên ngôi, ông mở ra 

một cuộc ngược đãi đạo Phật và rút lại hết những tài trợ cho các thầy và những 

kế hoạch Phật giáo, nhưng chẳng bao lâu sau ông bị ám sát bởi một vị Tăng 

không có thiện cảm với ông tên là Belgi Dorje. Việc này đưa đến việc chấm dứt 

triều đại Yar Lung, và Phật giáo bị suy yếu. Việc chấm dứt này là khởi điểm cho 

việc truyền bá Phật giáo lần thứ hai khi A Ðể Sa đến Tây Tạng vào năm 1042. 

Thời Kỳ Thứ Nhất Là Thời Kỳ Tiền Sron-btsan-sgam-po: Trong lịch sử truyền 

thống Tây Tạng, người ta tin rằng sự giới thiệu đạo Phật vào “Xứ Tuyết” được 

thành tựu bởi những nỗ lực của chư Phật và chư Bồ Tát, mà trong đó có rất 

nhiều vị đã mang lốt người để hoằng hóa. Với nhiều người Tây Tạng, hình ảnh 

nổi bật nhất trong dòng sử Phật giáo của họ là Ðức Quán Thế Âm Bồ Tát, mà họ 

coi như một trong những vị Phật chính của họ. Có lẽ không nơi nào mà đạo Phật 

được tiếp nhận lại có thể dấy lên một ý thức lịch sử mới mẽ và mãnh liệt trong 

lòng người dân như ở Tây Tạng. Theo Giáo sư P.V. Bapat trong Hai Ngàn Năm 

Trăm Năm Phật Giáo, giống như lịch sử Ấn Ðộ bắt đầu được ghi bằng chữ viết 

từ thời vị vua hâm mộ Phật giáo, A Dục, lịch sử Tây Tạng cũng bắt đầu được 

viết ra từ triều đại vị hoàng đế tài hoa Sron-btsan-sgam-po (sinh năm 617 sau 



 65 

Tây Lịch), người đầu tiên có ý tưởng đưa ngôn ngữ nói của Tây Tạng vào một 

hệ thống văn viết xử dụng các chữ cái nhằm giúp cho Phật giáo từ Ấn Ðộ dễ 

dàng đi vào đất nước của ông. Tuy nhiên, những tiếp xúc về văn hóa giữa Tây 

Tạng với thế giới Phật giáo chung quanh như Ấn Ðộ, Khotan, Mông Cổ, Trung 

Hoa, Miến Ðiện, vân vân, có lẽ đã có ít ra từ hai thế kỷ trước đó. 

Thời Kỳ Thứ Nhì Là Thời Kỳ Hậu Sron-btsan: Những vị minh vương Phật tử 

dưới triều đại Yar Lung bao gồm những vị vua sau đây: Vị vua đầu tiên trong ba 

vị “vua sùng đạo” của triều đại Yar Lung là vị vua trẻ tuổi tên Sron-btsan, thấy 

sự cô lập và thua kém của sự lạc hậu của dân tộc mình. Ngay sau khi lên ngôi, 

nhà vua đã chọn một nhân vật xuất sắc trong triều tên là Thon-mi-Sam-bho-ta 

cùng mười sáu học giả lỗi lạc khác đi đến miền Nam Ấn Ðộ để nghiên cứu văn 

học chạm khắc, ngữ âm và văn phạm Ấn Ðộ. Sau khi nắm được các vấn đề nầy, 

họ sẽ nghĩ ra cách ghi mẫu tự dùng cho tiếng Tây Tạng cùng cấu trúc văn phạm 

của nó. Thon-mi hoàn thành nhiệm vụ được giao phó một cách tuyệt vời đến nỗi 

ngoài việc thảo ra tám bản luận văn giá trị về cách viết và văn phạm tiếng Tây 

Tạng, ông còn thực hiện một số bản dịch đầu tiên bằng tiếng Tây Tạng các tác 

phẩm Phật giáo từ tiếng Phạn (Sanskrit), do đó, cho đến ngày nay, ông vẫn được 

xem như là cha đẻ của văn học Tây Tạng. Trong đời mình, Sron-btsan đã ban 

hành các luật lệ cho phù hợp với Thập Giới (Ten Virtues) của đạo Phật. Ông cho 

xây các ngôi chùa nổi tiếng Ramoche và Jokhang ở Lhasa, và công trình kiến 

trúc vĩ đại là lâu đài 11 tầng có tên là Potala, vẫn còn duy trì đến ngày nay 

những di tích của cấu trúc ban đầu. Mặc dù Phật giáo đã đến Tây Tạng dưới sự 

che chở thuận lợi như vậy, nhưng nó không mọc rễ được trên vùng đất lạ nầy 

một cách dễ dàng và mau chóng như mong muốn của vua Sron-btsan. Ðạo nầy 

phải bước vào một cuộc chiến không khoan nhượng trong khoảng ba thế kỷ với 

các tín ngưỡng Phon của người bản xứ. Ðạo Phật phải đánh tan những điều mê 

tín dị đoan, phải có những thỏa hiệp, phải thích nghi giáo lý của mình với những 

cổ tục kỳ lạ đã được lưu truyền từ thuở xa xưa trên vùng đất nầy, và phải chấp 

nhận những thất bại, mãi cho đến thời kỳ của Ðại sư A Ðể Sa vào thế kỷ thứ 11, 

cuối cùng Phật giáo có thể nói là trở thành quốc giáo của Tây Tạng. Dù vua 

Sron-btsan có hai người vợ là Phật tử thuần thành, một bà tên là Tritsun công 

chúa xứ Népal, và một bà tên là Vân Thành (Wen-Cheng) công chúa xứ Trung 

Hoa, nhưng sau khi nhà vua băng hà ông vẫn được chôn cất theo nghi thức Bon 

(Phon) cổ truyền của Tây Tạng. Sau thời Sron-btsan, việc nhìn nhận Phật giáo là 

một quốc giáo chỉ xảy ra dưới thời Khri-Sron-ide-btsan (755-797), người kế vị 

thứ năm sau Sron-btsan, mà người ta tin là hóa thân của Ngài Văn Thù Sư Lợi. 

Vua Trisong Detsen đã mời học giả người Ấn tên Tịch Hộ (Santaraksita) qua 

Tây Tạng, nhưng khi đến Tây Tạng thì Tịch Hộ bị sự chống đối dữ dội từ những 

người gắn bó với truyền thống Bon cổ truyền của Tây Tạng, buộc ông phải trở 

về Ấn ngay lập tức, nhưng trước khi về ông đã khuyên vua Trisong Detsen nên 

mời Padmasambhava qua xứ này. Cũng như Tịch Hộ, Liên Hoa Sanh 

(Padmasambhava) vừa đến biên giới Tây Tạng là bị chống đối ngay tại biên 

giới, nhưng ông đã đánh bại bùa phép của họ bằng sức mạnh thần chú của mình 

và vì thế mà họ đã hứa từ đó về sau sẽ làm hộ pháp. Và sau đó thì Tịch Hộ cũng 

được thỉnh trở lại Tây Tạng để giúp Liên Hoa Sanh trong việc hoằng dương Phật 

pháp tại Tây Tạng. Thật ra tinh thần của ngài Liên Hoa Sanh cũng gần gủi với 



 66 

đạo Bon, nên ngài đã thành công vượt bực ở Tây Tạng. Ngài đã diễn giảng một 

hệ thống mật chú thuộc Kim Cang Thừa. Ấn tượng mà ngài đã tạo ra đối với 

Tây tạng phần lớn nhờ vào việc thực hiện những phép mầu và huyền thoại để lại 

đã vượt quá những sự kiện lịch sử. Tông phái Ninh Mã đã được thành lập từ thời 

của ngài Liên Hoa Sanh và còn tồn tại đến ngày nay. Khri-Sron-lde-btsan 

(Trisong Detsen) đã chỉ định con trai nhỏ của mình là Ral-pa-chen nối ngôi chứ 

không phải là con trai trưởng, Glan-dar-ma. Người dân Tây Tạng còn nhắc đến 

Ral-pa-chen là một ông vua bảo trợ Phật giáo vĩ đại thứ ba trong thời hoàng kim 

của tôn giáo nầy. Ông ta sùng đạo đến nổi đã cho con trai út của mình đi tu, ban 

nhiều đặc quyền cho giới tu sĩ, thậm chí ông còn cho phép xử dụng mớ tóc dài 

của ông làm gối nệm cho các tu viện trưởng ngồi cạnh ông thuyết pháp. Vua 

Ral-pa-chen mở rộng biên giới vương quốc và cuốn lịch sử đầu tiên của Tây 

Tạng được viết dưới sự bảo trợ của ông. Trong thời vua Trisong Detsen ông đã 

dùng những món tiền lớn để xây cất tịnh xá và chùa chiền, bảo trợ chư Tăng 

sang Ấn Ðộ tu học, và rước những học giả Ấn Ðộ sang Tây Tạng giảng dạy. 

Tuy nhiên, sự phát triển của đạo Phật vào lúc nầy bỗng bị trở ngại vì vua Ral-pa-

chen bị sát hại bởi những người ủng hộ người anh thất sủng là Glan-dar-ma. Cái 

chết của vua Relbachen đánh dấu sự chấm dứt cuộc truyền bá Phật Giáo lần thứ 

nhất tại Tây Tạng. 

Thời Kỳ Thứ Ba Là Thời Kỳ Vua Glan-dar-ma, Xem Phật Giáo Tây Tạng 

Như Kẻ Ðại Thù: Sau khi hạ sát vua Relbachen thì Glan-dar-ma lên ngôi và trở 

thành kẻ thù công khai của Phật giáo Tây Tạng. Các tượng Phật bị đem chôn, 

các tu viện bị đóng cửa, các lễ nghi tôn giáo bị ngăn cấm và các tu sĩ bị buộc 

phải hoàn tục hay bị trục xuất ra khỏi nước. Tuy nhiên, ông nầy bị một tu sĩ giết 

chết vào năm 841. Việc triệt hạ đạo Phật một cách tàn nhẫn của Glan-dar-ma đã 

đánh dấu một thời kỳ quyết định trong lịch sử chánh trị của Tây Tạng vì nó 

gióng lên hồi chuông báo tử cho nền quân chủ tại đây. Giới Tăng lữ bị trục xuất 

quay trở về Tây Tạng và trở nên mạnh mẽ hơn lúc nào hết. Những người kế vị 

của Glan-dar-ma thì ngày càng bạc nhược. Cuối cùng, người con trai của vị vua 

cuối của Lhasa là Dpal-hkhor-btsan (906-923) đã từ giả kinh đô để đi về miền 

Tây, tại đây ông tự phong là vị vua độc lập. Ông gom ba quận Ladakh, Spurang, 

và Guge dưới quyền cai trị của mình và sau đó chia ba quận nầy cho ba người 

con trai. Trong số những người kế vị ba nhánh hoàng gia nầy, người ta thấy có 

những người lỗi lạc, đã bảo trợ cho Phật giáo tại miền Tây bằng cách bảo trợ 

cho các tu sĩ, cử học giả Tây Tạng đến Kashmir nghiên cứu những phát triển 

mới của giáo lý, đẩy mạnh việc dịch thuật các văn bản Phạn ra tiếng Tây Tạng. 

Thời Kỳ Thứ Tư Là Thời Ðại Ðại Sư A Ðể Sa: a) Sự xuất hiện của Ðại Sư A 

Ðể Sa: Một trong những hoàng tử của vua Dpal-hkhor-btsan tên là Trí Quang 

(Jnanaprabha) đã nhường ngôi lại cho em trai mình để trở thành tu sĩ. Ông đã 

cùng với hai người con trai đã có công rất lớn trong việc thuyết phục đại sư A 

Ðể Sa đến Tây Tạng. Trong thế kỷ thứ 11, có thể nói là A Ðể Sa đã mang từ Ấn 

Ðộ sang Tây Tạng một sức đẩy tinh thần rất lớn, giúp cho Phật giáo bắt rễ sâu 

xa trên mảnh đất nầy, rồi từ đó phát triển thành một nếp nghĩ đại giáo và giáo lý 

của người dân bản xứ. Cuộc sống và công việc của A Ðể Sa tại Tây Tạng thật vô 

cùng quan trọng đối với Phật giáo Tây Tạng. Năm 1042, sau khi ngài A Ðể Sa 

đến Tây Tạng cũng là năm đánh dấu sự truyền bá Phật giáo lần thứ hai tại nước 



 67 

này. b) Sự xuất hiện của Ðại Sư Naropa: Naropa là một vị thầy Mật giáo người 

Ấn Ðộ, đệ tử của Tilopa, và là thầy của Mar Pa Chos Kyi. Theo truyền thuyết về 

cuộc đời của ông, thời đó ông là một học giả nổi tiếng ở Tu Viện Ðại Học Na 

Lan Ðà, nhưng ông phải rời bỏ vị trí sau khi một người đàn bà cực kỳ xấu đến 

vấn đạo ông về tinh yếu của pháp mà ông không thễ giải thích được, và người ta 

cho rằng sự xấu xí của người đàn bà chính là phản ảnh của sự kiêu ngạo và 

những cảm giác tiêu cực nơi chính ông. Sau đó người đàn bà bảo ông tìm gặp 

thầy Tilopa để học đạo, Tilopa đồng ý dạy ông sau một loạt thử thách đau đớn 

như ép dương vật giữa hai hòn đá... Sau khi đã nắm vững được giáo pháp của 

Tilopa, ông bèn truyền lại cho Mar Pa, người này mang giáo pháp ấy qua Tây 

Tạng và lập nên tông phái Kagyupa. Ðể hoằng dương giáo pháp của Ðại Sư 

Naropa, Phật tử Hoa Kỳ đã thiết lập trường đại học Phật giáo Naropa và trường 

nầy được công nhận đầu tiên ở Mỹ, được ngài Chogyam Trungpa, một vị lạt ma 

tái sanh thuộc dòng Kagyupa của Phật giáo Tây Tạng sáng lập vào năm 1974. 

Mục đích chính của viện đại học là tu tập quán tưởng theo Phật giáo phối hợp 

với những ngành học của Tây phương; ngài Chogyam Trungpa cho rằng ngài đã 

rập theo kiểu mẫu của viện đại học Tu Viện Nalanda. Có sáu pháp mật hành của 

Ngài Naropa. Tu tập Mật giáo được ngài Naropa dạy cho Marpa Chogi Lodro và 

được vị này truyền sang Tây tạng. Những pháp tu này đặc biệt quan trọng đối 

với trường phái Kagyupa. Sáu pháp đó là: Thứ nhất là sức nóng, liên hệ đến việc 

tăng cường đưa luồng nóng bên trong đi đến khắp cơ thể hành giả bằng cách 

mường tượng lửa và mặt trời trong nhiều phần khác nhau của cơ thể. Thứ nhì là 

thân huyễn giả, một loại thực tập trong đó hành giả phát sinh ra một hình ảnh 

của một thân vi tế bao gồm những năng lượng vi tế và được phú cho với những 

phẩm chất lý tưởng của một vị Phật, như sáu Ba La Mật. Sự việc này cuối cùng 

chuyển hóa thành “thân kim cang,” biểu tượng cho trạng thái của Phật quả. Thứ 

ba là giấc mộng, hay du già trong giấc mơ nhằm huấn luyện hành giả kiểm soát 

những lôi kéo của tiến trình của giấc mộng. Thứ tư là ánh sáng trong suốt, dựa 

vào khái niệm mật chú rằng tâm là bản chất của ánh sáng trong suốt, và sự tu tập 

này liên hệ tới việc học nhận thức về tất cả mọi dáng vẻ hiện lên trong tâm tiêu 

biểu cho tác động lẫn nhau giữa sự chiếu sáng và tánh không. Thứ năm là thân 

trung ấm, trạng thái du già huấn luyện cho hành giả kiểm soát được trạng thái 

giữa sanh và tử, trong đó hành giả có một thân vi tế, phải chịu sự mất phương 

hướng và sợ hãi cảnh trí, âm thanh, và các hiện tượng thuộc về cảm giác khác. 

Một người thích nghi với loại du già này có thể hiểu được tất cả những sáng tạo 

trong tâm, và sự thực chứng này khiến hành giả có thể kiểm soát được tiến trình, 

trong đó người ta nói nó đưa ra vô số cơ hội cho sự tiến bộ thiền tập nếu hiểu và 

thực hành đúng cách. Thứ sáu là chuyển thức, trạng thái du già phát triển khả 

năng hướng tâm thức của mình vào một thân khác hay vào một Phật độ vào lúc 

lâm chung. Hành giả nào nắm vững toàn bộ kỹ thuật có thể biến đổi tâm của loại 

ánh sáng thanh tịnh vào thân của một vị Phật vào lúc lâm chung. 

Thời Kỳ Thứ Năm Là Thời Kỳ Của Hệ Phái Bkah-gdams-pa: Như trên đã nói, 

cuộc sống và công việc của ngài A Ðể Sa tại Tây Tạng rất quan trọng cho sự 

phát triển Phật giáo tại nước nầy. Từ khi ông đến Tây Tạng thì Phật giáo nước 

nầy đã phát triển thành nhiều trường phái bản địa khác nhau. trong số nầy hình 

thức Phật giáo hỗn tạp và chưa cải cách ban đầu được gọi là Rnin-ma-pa hay là 



 68 

trường phái Cũ với bốn tiểu phái chính. Các tín đồ của trường phái nầy thờ cúng 

Padmasambhava, xem đây là người sáng lập và là đạo sư của họ, họ tin tưởng 

vào sự ứng nghiệm của thần linh ma quỷ, họ thường được nhận biết qua chiếc 

mũ màu đỏ. Các giáo lý cải cách của A Ðể Sa, dựa trên truyền thống Du Già do 

Di Lặc và Vô trước sáng lập, dẫn đến sự hình thành của trường phái Bkah-

gdams-pa bởi người đệ tử  người Tây Tạng của ông là Hbrom-ston. Trường phái 

nầy có quan điểm tổng hợp của cả Tiểu Thừa lẫn Ðại Thừa, buộc các tu sĩ phải 

sống độc thân và không khuyến khích chuyện phù phép. Chính trên cơ sở của 

giáo lý nầy mà nhà cải cách vĩ đại của Tây Tạng là Tông Khách Ba  vào thế kỷ 

thứ 14, đã lập nên trường phái Dge-lugs-pa, qua sự gạn lọc những nghi thức cầu 

kỳ của Bkah-gdams-pa và đang chiếm ưu thế trong Phật giáo Tây Tạng ngày 

nay cả về thế tục lẫn tâm linh, qua sự kế vị của các vị Ðạt Lai Lạt Ma (Dalai 

Lamas). 

Thời Kỳ Thứ Sáu Là Thời Kỳ Của Phái Chủ Nghĩa Truyền Thống Bằng 

Lời: Trường phái chủ nghĩa truyền thống bằng lời được thành lập bởi Lạt Ma 

Mar-pa, người Tây Tạng, đạo hữu của A Ðể Sa và là môn đệ của đạo sư Mật 

tông người Ấn tên Naropa thuộc viện Ðại học Na Lan Ðà. Trường phái nầy có 

nhiều tương đồng với trường phái Thiền, trường phái của hầu hết những Phật tử 

ở Nhật Bản và Trung Hoa hiện nay. Trong số những người đại diện nổi bật của 

trường phái nầy có Mi-la-ras-pa, nhà thơ ẩn sĩ vĩ đại của Tây Tạng, người được 

chính Mar-pa khai tâm về những bí mật của phép thần thông. Bkah-rgyud-pa về 

sau tự phân chia ra làm nhiều tiểu phái mà hai trong đó là, Karma-pa và Hbrug-

pa là đáng nói hơn cả. Vị lãnh đạo thứ ba của tiểu phái Karma-pa tên là Ran-

byun-rdo-rje, từ lúc sinh ra đã được công nhận là người kế thừa cho vị lãnh đạo 

thứ hai là Karma-bak-si đã chết hai năm trước đó. Từ khi có sự kiện nầy thì tục 

lệ kế vị tinh thần đã trở nên thịnh hành. Như vậy trong việc lựa chọn Ðạt Lai Lạt 

Ma, Ban Thiền Lạt Ma và những vị khác thì một hiện thân được công nhận sẽ là 

người kế vị để lãnh đạo chứ không phải là người nối dõi ông cha hay môn đệ. 

Phái Karma-pa rất mạnh ở Sikkim và những tín đồ của phái nầy ở Népal được 

gọi là Karmika. Tiểu phái thứ hai là Thần Sấm (Hbrug-pa), truyền bá giáo lý của 

mình tại Bhutan mạnh đến nỗi nước nầy đã dùng cái tên Tây Tạng của tiểu phái 

để gọi dân chúng nước họ. 

  

II.   Thời Kỳ Truyền Bá Phật Giáo Lần Thứ Hai Tại Tây Tạng” 

Trong thời kỳ truyền bá Phật pháp lần thứ hai tại Tây Tạng, có hai trường phái 

nổi tiếng được thành lập: trường phái Ðất Xám và trường phái Mũ Vàng. 

Trường phái Ðất Xám (Sa-skya-pa), được dKon Mchog Rgyal Po sáng lập, lấy 

tên từ màu đất ở nơi tu viện đầu tiên của trường phái trước đây xây dựng vào 

năm 1071, hiện nay là Sa-skya. Phái Sa-skya-pa lại càng gần gũi với trường phái 

cổ Rnin-ma-pa hơn là Bkah-rgyud-pa, các tu sĩ của giáo phái nầy không còn độc 

thân nữa. Giáo phái nầy là sự tổng hợp giữa Mật tông cũ và mới, trên cơ sở triết 

lý Trung Luận của ngài Long Thọ và đã phát triển thành một hệ phái mạnh mẽ 

trước khi có sự nổi lên của trường phái Tông Khách Ba. Những người Sa-skya 

rất say mê học hỏi và đã tỏ ra là những nhà hoằng pháp tài ba khi họ có dịp tiếp 

xúc với các hoàng đế Mông Cổ trong thế kỷ thứ 13. Một trong những đạo sư tài 

giỏi của sa-skya là Hphags-pa đã trở thành người bảo trợ tinh thần của hoàng tử 



 69 

Khubilai nước Mông Cổ. Ông hoàng nầy lên ngôi hoàng đế Trung Hoa, bèn trao 

chủ quyền của miền trung Tây Tạng cho vị Ðại Tăng của Sa-skya (1270) tên là 

Sakya Pandita (1182-1251). Ðây là sự mở đầu cho một kỷ nguyên cai trị bằng 

thần quyền ở Tây Tạng. Bu-ston (1290-1364), một nhà bình giải nổi tiếng đối 

với các luận thư căn bản Phật giáo, một sử gia uy tín, một nhà sưu tập các bản 

dịch Tây Tạng về những tác phẩm Phật học. Ông sắp xếp các tác phẩm nầy một 

cách có hệ thống thành hai nhóm bao quát gọi là “Lời Của Ðức Phật” gồm 100 

cuốn và Luận Thuyết gồm 225 cuốn. Ðây là bộ kinh điển Phật giáo còn lưu lại 

cho chúng ta đến ngày nay. Taranatha, sinh năm 1573, sử gia và là tác giả Tây 

Tạng, cũng thuộc về một hệ phái có tên là Jonang vốn là một chi nhánh của phái 

Sa-skya-pa. Phái Mũ Vàng (The Yellow Hats Gelukpa: Dge-lugs-pa), được sáng 

lập bởi Ông Khách Ba (1357-1419), một nhà cải cách vĩ đại, sinh năm 1358 tại 

tỉnh Amdo, có thể nói đây là một kỷ nguyên mới của Phật giáo Tây Tạng. Với 

tài tổ chức xuất sắc và trí thông minh tuyệt vời, ông đã tự đặt ra cho mình nhiệm 

vụ xóa bỏ tất cả mọi điều lệch lạc và mê tín dị đoan, xây dựng một Tăng đoàn 

mạnh mẽ, dựa trên một tri thức vững vàng, giới luật và sự độc thân, những 

người nầy đã được mang tên là “Trường Phái Ðạo Ðức” (Dge-lugs-pa), theo 

cách gọi của dân chúng là phái Mũ Vàng. Năm 1408, ông dựng lập tu viện 

Ganden ở một nơi không xa Lhasa, ông làm việc tại đây và qua đời năm 1419. 

Phái Mũ Vàng (Dge-lugs-pa) được các tù trưởng Mông Cổ quý trọng, xem như 

những vị lãnh đạo tinh thần, và sau đó, như là những viên chức cầm quyền thế 

tục tại Tây Tạng. Khi vua Mông Cổ là Altan Khan gặp người đứng đầu thứ ba 

của giáo phái nầy là Bsod-nams-rgya-mtso (1546-1587) thì nhà vua tin chắc 

rằng cả hai người họ vốn đã từng là đạo sư Hphags-pa và đệ tử của ông là hoàng 

đế Khubilai Khan, theo thứ tự trong tiền kiếp, nên nhà vua đã lập tức công nhận 

Bsod-nams-rgya-mtso đích thực là vị Ðạt Lai. Từ đó về sau, tất cả các vị đứng 

đầu giáo phái nầy đều được công nhận là Ðạt Lai Lạt Ma. Vào thế kỷ thứ 17, với 

sự trợ giúp của Mông Cổ, trường phái Gelukpa trở thành những nhà cai trị Tây 

Tạng về cả thế quyền lẫn tâm linh. Vị Ðạt Lai Lạt Ma thứ năm là Ngag Dbang 

Blo Bzang Rgya Mtsho (Ngawang Lobsang Gyatso, 1617-1682) trở thành vị Ðạt 

Lai Lạt Ma đầu tiên trì vì Tây Tạng, truyền thống này tiếp tục đến đời vị Ðạt Lai 

Lạt Ma đời thứ 14, Tenzin Gyatso (1935 - ), người đã chạy sang tỵ nạn tại Ấn 

Ðộ theo sau cuộc xâm lăng và sáp nhập Tây Tạng của Trung Hoa vào năm 1959. 

Ngày nay Phật giáo Tây Tạng phải chịu dưới sự kiểm soát gắt gao của nhà cầm 

quyền Trung Cộng, và chỉ có những nghi lễ hình thức bên ngoài được cho phép 

tiếp tục để hấp dẫn du khách mang lại ngoại tệ cho chính phủ mà thôi—

Xem Thứ Ba Là Trường Phái Ðất Xám & Thứ Tư Là Trường Phái Hoàng Mạo 

Giáo (Trường Phái Mũ Vàng) nơi Chương 14. 

  

  

  

  

  

• Chương Mười Hai 

•   

• Những Tỳ Kheo và Học Giả Nổi Tiếng & 



 70 

• Có Công Trong Thời Kỳ Truyền Bá 

• Phật Giáo Ðầu Tiên Tại Tây Tạng 

  

• I.    Tổng Quan Về Những Tỳ Kheo và Học Giả Nổi Tiếng & Có Công 

Trong Thời Kỳ Truyền Bá Phật Giáo Ðầu Tiên Tại Tây Tạng: 

• Theo Phật Giáo Tây Tạng, cuộc truyền giáo lần thứ nhất hay là giai đoạn 

truyền bá đầu tiên của Phật giáo đến Tây Tạng, bắt đầu với sự quang lâm 

của Liên Hoa Sanh và Santaraksita dưới triều đại Trisong Detsen. Ba vị ấy 

đã thiết lập Tịnh xá Phật giáo đầu tiên trong xứ Tây Tạng, gọi là Samye. 

Khi Phật giáo đã được phổ cập, số người Tây tạng du hành qua Ấn Ðộ tu 

học ngày càng gia tăng, và ngày càng có nhiều thầy dạy Phật pháp người 

Ấn Ðộ được đưa đến Tây Tạng. Văn phòng phiên dịch được thiết lập, và 

chánh phủ bắt đầu bảo trợ những sinh hoạt Phật giáo. Giai đoạn truyền bá 

Phật giáo đầu tiên chấm dứt khi vua Relbachen bị sát hại và Lang Darma 

lên ngôi (từ năm 838 đến năm 842). Sau khi lên ngôi, ông mở ra một cuộc 

ngược đãi đạo Phật và rút lại hết những tài trợ cho các thầy và những kế 

hoạch Phật giáo, nhưng chẳng bao lâu sau ông bị ám sát bởi một vị Tăng 

không có thiện cảm với ông tên là Belgi Dorje. Việc này đưa đến việc chấm 

dứt triều đại Yar Lung, và Phật giáo bị suy yếu. Việc chấm dứt này là khởi 

điểm cho việc truyền bá Phật giáo lần thứ hai khi A Ðể Sa đến Tây Tạng 

vào năm 1042. 

• Trong giai đoạn này, có rất nhiều vị nổi tiếng và có công với Phật giáo 

trong thời kỳ truyền bá Phật giáo đầu tiên tại Tây Tạng; tuy nhiên, trong 

khuôn khổ hạn hẹp của chương sách này, chúng ta chỉ đề cập đến một số 

nhân vật tiêu biểu mà thôi. Chẳng hạn như ngài An Huệ Bồ Tát (475-555), 

người đã soạn ra những tác phẩm bình luận về các tác phẩm của Ngài Thế 

Thân và Long Thọ, mong triển khai những chỗ giống nhau giữa Yogachara 

và Trung Ðạo. Ngài sống vào thế kỷ thứ sáu sau Tây lịch. Ngài là người 

tiêu biểu cho phái duy tâm ôn hòa. Ngài Trần Na Bồ Tát, một đại luận sư về 

Nhân Minh Chính Lý, vào khoảng từ năm 500 đến 550 sau Tây Lịch. Ngài 

là sơ tổ của tông Nhân Minh. Trong lịch sử luận lý học của Phật giáo, tên 

tuổi của Trần Na chiếm một vị trí nổi bật. Ngài là người sáng lập ra lý luận 

Phật giáo, được gọi là cha đẻ của luận lý học Trung cổ. Ngài được xem là 

tác giả của khoảng trên 100 bộ luận về luận lý học. Hầu hết các bộ luận nầy 

hiện còn được lưu lại qua các bản dịch chữ Hán. Theo Nghĩa Tịnh thì những 

bộ luận của Trần Na được dùng làm sách giáo khoa về lý luận vào thời của 

ông. Trong số các tác phẩm quan trọng của Trần Na có cuốn Tập Lượng 

Luận (Pramanana-samuccaya), tác phẩm vĩ đại nhất của ngài, Nhân Minh 

Nhập Chính Lý Luận (Nyaya-pravesa), và nhiều bộ khác. Ngài Thế Thân 

Bồ Tát, người Peshawar, sanh 900 năm sau ngày Phật nhập Niết bàn. Sáng 

tác nổi tiếng của Ngài là Abhidharmakosa. Ông đã được người anh là Vô 

Trước (Asanga) giúp chuyển tu từ Tiểu Thừa sang Ðại Thừa. Vào ngày lễ 

đổi tông phái ấy, ông muốn cắt bỏ cái lưỡi đã phỉ báng Ðại Thừa, nhưng 

ngài Vô Trước đã can ngăn và khuyên ông nên dùng chính cái lưỡi ấy 

chuộc lỗi. Ông đã viết bộ Duy Thức Học và những tác phẩm Ðại Thừa 

khác. Ông là tổ thứ 21 của dòng Thiền Ấn Ðộ. Khi Câu Xá Luận của Thế 



 71 

Thân được truyền bá ở Kiện Ðà La, liền gặp phải sự chống đối nghiêm khắc 

từ bên trong và bên ngoài bộ phái của ông (tức Hữu Bộ). Dù vậy, hình như 

thắng lợi cuối cùng đã về phía ông, bởi vì tác phẩm của ông phổ biến khắp 

xứ Ấn Ðộ, nó được giảng dạy rộng rãi và có nhiều chú giải về nó được viết 

ở Na Lan Ðà, Valabhi và những nơi khác. Nó được dịch sang Tạng ngữ do 

Jinamittra và dịch sang Hoa ngữ lần đầu do Chân Ðế từ năm 563 đến năm 

567 sau Tây Lịch, và lần sau do Huyền Trang, người đã từng du học tại Na 

Lan Ðà vào khoảng những năm 651-564 sau Tây Lịch. 

Ðại Sư Liên Hoa Sanh (nhà sư Ấn truyền giáo tại Tây Tạng), một vị thầy Mật 

giáo từ Oddiyana vào thế kỷ thứ VIII. Tưởng cũng nên nhắc lại, Sau thời Sron-

btsan, việc nhìn nhận Phật giáo là một quốc giáo chỉ xảy ra dưới thời Khri-Sron-

ide-btsan (755-797), người kế vị thứ năm sau Sron-btsan, mà người ta tin là hóa 

thân của Ngài Văn Thù Sư Lợi. Vua Trisong Detsen đã mời học giả người Ấn 

tên Tịch Hộ (Santaraksita) qua Tây Tạng, nhưng khi đến Tây Tạng thì Tịch Hộ 

bị sự chống đối dữ dội từ những người gắn bó với truyền thống Bon cổ truyền 

của Tây Tạng, buộc ông phải trở về Ấn ngay lập tức, nhưng trước khi về ông đã 

khuyên vua Trisong Detsen nên mời Padmasambhava qua xứ này. Cũng như 

Tịch Hộ, Liên Hoa Sanh (Padmasambhava) vừa đến biên giới Tây Tạng là bị 

chống đối ngay tại biên giới, nhưng ông đã đánh bại bùa phép của họ bằng sức 

mạnh thần chú của mình và vì thế mà họ đã hứa từ đó về sau sẽ làm hộ pháp. Và 

sau đó thì Tịch Hộ cũng được thỉnh trở lại Tây Tạng để giúp Liên Hoa Sanh 

trong việc hoằng dương Phật pháp tại Tây Tạng. Thật ra tinh thần của ngài Liên 

Hoa Sanh cũng gần gủi với đạo Bon, nên ngài đã thành công vượt bực ở Tây 

Tạng. Ngài đã diễn giảng một hệ thống mật chú thuộc Kim Cang Thừa. Ấn 

tượng mà ngài đã tạo ra đối với Tây tạng phần lớn nhờ vào việc thực hiện những 

phép mầu và huyền thoại để lại đã vượt quá những sự kiện lịch sử. Tông phái 

Ninh Mã đã được thành lập từ thời của ngài Liên Hoa Sanh và còn tồn tại đến 

ngày nay. 

  

II.   Tóm Lược Về Những Tỳ Kheo và Học Giả Nổi Tiếng & Có Công Trong 

Thời Kỳ Truyền Bá Phật Giáo Ðầu Tiên Tại Tây Tạng: 

Thứ Nhất Là Tỳ Kheo Thế Thân (420-500 AD): Còn gọi là Thế Thân Bồ Tát, 

nhà thông thái nổi tiếng của trường phái Sarvastivada và Yogachara, tổ thứ 21 

của dòng thiền Ấn độ. Cùng với người anh của ông là Asanga đã sáng lập ra hai 

trường phái Sarvastivada và Yogachara.  Vasubandhu còn là tác giả của 30 ca 

khúc Trimshika, giải thích học thuyết Yogachara. Ðại triết gia Thế Thân sanh tại 

Bạch Sa Ngõa thuộc xứ Kiện Ðà La, xuất gia theo Hữu Bộ. Ông âm thầm đến 

Ca Thấp Di La để học triết học A Tỳ Ðàm. Khi trở về cố hương, ông viết bộ A 

Tỳ Ðạt Ma Câu Xá Luận, hiện vẫn còn lưu trữ với 60 quyển của bản Hán dịch. 

Bản văn Phạn ngữ đã bị thất lạc, nhưng may chúng ta có một bản chú giải do 

Yasomitra viết mệnh danh là A Tỳ Ðạt Ma Câu Xá Thích Luận; nhờ tác phẩm 

nầy mà cố giáo Louis de la Vallée-Pousin ở Bỉ dễ dàng trong việc tái tạo bản 

văn thất lạc và được kiện toàn bởi Rahula Sankrityayana người Tích Lan. 

Những tác phẩm của Ngài Thế Thân bao gồm: A Tỳ Ðạt Ma Câu Xá Luận: Bộ A 

Tỳ Ðạt Ma câu Xá Luận được ngài Thế Thân soạn ra để phản bác lại trường phái 

Tỳ Bà Sa, được ngài Huyền Trang dịch ra Hoa ngữ dưới thời nhà Ðường. Theo 



 72 

Giáo Sư Junjiro Takakusu trong Cương Yếu Triết Học Phật Giáo, ấn bản nầy và 

dịch bản của Trung Hoa, nội dung của Câu Xá Luận như sau: Phân biệt giới về 

các pháp, phân biệt căn về các quan năng, phân biệt thế gian về thế giới, phân 

biệt nghiệp về các nghiệp, phân biệt tùy miên về các phiền não, phân biệt Hiền 

Thánh về Thánh giả và đạo, phân biệt trí về trí thức, và phân biệt định về tư duy. 

Hán dịch có một phẩm thứ chín (Phá Ngã Phẩm). Khi viết Câu Xá Luận, Thế 

Thân hình như đã noi theo tác phẩm của vị tiền bối là ngài Pháp Cứu, gọi là Tạp 

A Tỳ Ðạt Ma Tâm Luận (Samyukta-abhidharma-hrdaya); và tác phẩm nầy lại là 

sớ giải về A Tỳ Ðàm Tâm Luận của ngài Pháp Thượng. So sánh kỹ cả ba tác 

phẩm nầy chúng ta sẽ thấy rằng Thế Thân đã có trước mặt những tác phẩm của 

các vị tiền bối, nếu không thì những vấn đề được thảo luận trong các tác phẩm 

nầy chắc chắn cũng là chủ trương chung của học phái nầy. Tám chương đầu của 

tác phẩm cắt nghĩa những sự kiện hay những yếu tố đặc thắng là sắc và tâm, 

trong khi chương chín là chương cuối cùng minh giải nguyên lý cơ bản và tổng 

quát, tức Vô Ngã, một nguyên lý mà hết thảy các học phái Phật giáo khác đều 

phải noi theo. Ðặc biệt chương chín hình như xuất phát từ quan điểm riêng của 

Thế Thân, vì không có dấu vết gì về chủ đề nầy trong những sách khác. Mặc dù 

Câu Xá Luận giống với Tâm Luận về chủ đề, nhưng không có chứng cớ nào nói 

rằng nó vay mượn Tâm Luận khi thành lập các quan điểm, bởi vì Thế Thân rất 

tự do và quán triệt trong tư tưởng của mình, và ông không ngần ngại lấy những 

chủ trương của bất cứ bộ phái nào ngoài chủ trương riêng của mình khi tìm thấy 

ở chúng lối lý luận tuyệt hảo. Khi Câu Xá Luận của Thế Thân được truyền bá ở 

Kiện Ðà La, liền gặp phải sự chống đối nghiêm khắc từ bên trong và bên ngoài 

bộ phái của ông (tức Hữu Bộ). Dù vậy, hình như thắng lợi cuối cùng đã về phía 

ông, bởi vì tác phẩm của ông phổ biến khắp xứ Ấn Ðộ, nó được giảng dạy rộng 

rãi và có nhiều chú giải về nó được viết ở Na Lan Ðà, Valabhi và những nơi 

khác. Nó được dịch sang Tạng ngữ do Jinamittra và dịch sang Hoa ngữ lần đầu 

do Chân Ðế từ năm 563 đến năm 567 sau Tây Lịch, và lần sau do Huyền Trang, 

người đã từng du học tại Na Lan Ðà vào khoảng những năm 651-564 sau Tây 

Lịch. Ðặc biệt ở Trung Hoa có nhiều khảo cứu và ít ra có bảy bộ sớ giải được 

viết cặn kẻ về nó, mỗi bộ có trên hai hay ba mươi quyển. Trước khi Câu Xá 

Luận được dịch, ở Trung Hoa đã có một học phái mệnh danh là Tì Ðàm Tông, 

đứng đầu trong bản danh sách về các tông phái Trung Hoa ở trên. Tỳ Ðàm là tên 

gọi tắt của tiếng Trung Hoa về A Tỳ Ðạt Ma (Abhidharma). Tông phái nầy đại 

diện cho chi phái Hữu Bộ ở Kiện Ðà La. Những tác phẩm chính của phái nầy, 

cùng với bản sớ giải Tỳ Bà Sa được dịch sang Hán văn rất sớm, vào khoảng 

những năm 383-434 sau Tây Lịch. Bản đại sớ Ðại Tỳ Bà Sa thuộc chi phái 

Kashmir cũng được phiên dịch, nhưng không có tông phái Trung Hoa nào đại 

diện cả. Khi Câu Xá Luận của Thế Thân được Chân Ðế dịch vào khoảng những 

năm 563-567 sau Tây Lịch, và Huyền Trang dịch vào khoảng những năm 651-

654 sau Tây Lịch, từ đó Xâu Xá Tông (Kosa) xuất hiện, được nghiên cứu tường 

tận và trở thành một nền tảng thiết yếu cho tất cả những khảo cứu Phật học. Tỳ 

Ðàm tông hoàn toàn được thay thế bởi tông phái mới mang tên là Câu Xá Tông. 

Ngoài ra, Tỳ Kheo Thế Thân còn viết về bốn luận chứng mà ngài đã trích dẫn từ 

nền văn học Luận Tạng. Trong đó Thế Thân tán đồng quan điểm của Thế Hữu 

(3) là hợp lý nhất trong số bốn luận chứng, dù ông không hoàn toàn thỏa mãn 



 73 

với nó. Thứ nhất là Luận chứng của Pháp Cứu, bàn về sai biệt giữa phẩm loại 

hay kết quả, như một thoi vàng có thể được làm thành ba thứ đồ dùng, nhưng 

mỗi thứ vẫn giữ y bản chất của vàng. Thứ nhì là Luận chứng của Diệu Âm, bàn 

về sai biệt tướng dạng hay kiện tố, như cùng một công việc có thể đạt đến được 

bằng ba nhân công khác nhau. Thứ ba là Luận chứng của Thế Hữu, bàn về sai 

biệt nhiệm vụ hay vị trí, như trong kế toán, cùng một con số có thể được dùng để 

diễn tả ba giá trị khác nhau, ví dụ như một đơn vị số có thể là một hay chỉ cho 

10, hay cho 100 (1 mét=10 deci-mét=100 centi-mét). Theo luận chứng nầy thì ta 

có thể đưa ra nhiều giá trị khác nhau cho mỗi một trong ba thời (quá khứ, vị lai, 

và hiện tại): vị lai là giai đoạn chưa hiện hành, hiện tại là giai đoạn đang hiện 

hành thực sự, và quá khứ là giai đoạn mà hiện hành đã chấm dứt. Do bởi những 

sai biệt về giai đoạn, nên ba thời phân ly rõ rệt, và tất cả các pháp trong đó đều 

là những thực thể có thực. Do đó có công thức “Tam Thế Thực Hữu, Pháp Thể 

Hằng Hữu” (ba giai đoạn của thời gian đều có thực và do đó thực thể của tất cả 

các pháp đều liên tục là thực hữu). Thứ tư là Luận chứng của Giác Thiên, sai 

biệt về quan điểm hay tương quan; như một người đàn bà có thể cùng một lúc 

vừa là con gái,  là vợ và bà mẹ, tùy theo sự tương quan với mẹ, với chồng hay 

với con của mình. 

Thứ Nhì Là An Huệ Bồ Tát (475-555): An Huệ, Kiên Tuệ hay Kiên Huệ Bồ 

Tát, tên của một nhà triết học thuộc trường phái Du Già (Yogachara), một trong 

mười vị thầy nổi tiếng của trường phái Duy Thức Học. Ngài đã soạn ra những 

tác phẩm bình luận về các tác phẩm của Ngài Thế Thân và Long Thọ, mong 

triển khai những chỗ giống nhau giữa Yogachara và Trung Ðạo. Ngài sống vào 

thế kỷ thứ sáu sau Tây lịch. Ngài là người tiêu biểu cho phái duy tâm ôn hòa. 

Những tác phẩm còn lưu lại của ngài là Luận Ðại Thừa Vi Diệu Pháp và Ðại 

Thừa Trung Quán Luận. Ngài rất nổi tiếng trong việc bác bỏ những lý thuyết 

của ngài Chúng Hiền qua tác phẩm Vi Diệu Pháp Câu Xá Luận và Thế Thân 

Tam Thập Kệ Luận. Ngài cũng chính là người đã lập ra thuyết “Tự Chứng 

Phần” (Svasakshatkara). 

Thứ Ba Là Trần Na Bồ Tát: Tên một vị Bồ Tát, còn gọi là Ðồng Thọ hay Vực 

Long, người miền nam Ấn Ðộ, sanh ra trong một gia đình Bà La Môn. Lúc đầu 

ngài tu theo Ðộc Tử Bộ (Vatsiputriya), rồi sau tự mình ngã theo giáo lý Ðại 

Thừa. Lúc ngài lưu lại đại tu viện Na Lan Ðà, ngài đã đánh bại lý luận của một 

nhà luận lý nổi tiếng Bà La Môn tên là Sudurjaya trong một cuộc tranh luận tôn 

giáo. Ngài cũng chu du đến Odivisa (Orissa) và Maharattha và có các cuộc tranh 

luận với các học giả ở đây. Ngài là một đại luận sư về Nhân Minh Chính Lý, vào 

khoảng từ năm 500 đến 550 sau Tây Lịch. Ngài là sơ tổ của tông Nhân Minh. 

Trong lịch sử luận lý học của Phật giáo, tên tuổi của Trần Na chiếm một vị trí 

nổi bật. Ngài là người sáng lập ra lý luận Phật giáo, được gọi là cha đẻ của luận 

lý học Trung cổ. Ngài được xem là tác giả của khoảng trên 100 bộ luận về luận 

lý học. Hầu hết các bộ luận nầy hiện còn được lưu lại qua các bản dịch chữ Hán. 

Theo Nghĩa Tịnh thì những bộ luận của Trần Na được dùng làm sách giáo khoa 

về lý luận vào thời của ông. Trong số các tác phẩm quan trọng của Trần Na có 

cuốn Tập Lượng Luận (Pramanana-samuccaya), tác phẩm vĩ đại nhất của ngài, 

Nhân Minh Nhập Chính Lý Luận (Nyaya-pravesa), và nhiều bộ khác. Ông còn 

được biết như là bậc lướt thắng tất cả, đây cũng là danh hiệu của Ðức Phật. 



 74 

Thứ Tư Là Ðại Sư Pháp Xứng (530-600): Ðại Sư Pháp Xứng, một trong những 

triết gia lớn của Phật giáo Ðại thừa, và là người có ảnh hưởng rất lớn về truyền 

thống nhận thức luận. Pháp Xứng sanh ra tại làng Tirumalai trong xứ Cola, là 

người kế thừa của Trần Na. Thoạt tiên ông học lý luận học với Isvarasena, một 

đệ tử của ngài Trần Na. Về sau, ông đến đại tu viện Nalanda và trở thành đệ tử 

của ngài Pháp Hộ (see Dhammapala) khi ấy là viện trưởng và cũng là một luận 

sư xuất chúng của Duy Thức tông. Tiếng tăm của ông bị chìm vào bóng tối, 

nhưng Rahul Sankrityayan đã phát hiện tại Tây Tạng bản dịch từ nguyên bản 

tiếng Phạn của cuốn Lượng Thích Luận (Pramana-vartika), tác phẩm lớn của 

Pháp Xứng, sau biến cố đó người ta mới biết ông đã từng là một trong những 

nhà luận lý và triết gia Phật giáo nổi tiếng và xuất chúng, ông cũng là nhà lãnh 

đạo trường phái Yogachara, đến từ Nam Ấn vào thế kỷ thứ VII sau Tây Lịch. 

Tiến sĩ Stcherbatsky xem ông như là triết gia Kant của Ấn Ðộ quả cũng không 

sai. Thậm chí các đối thủ Bà La Môn của ông cũng phải nhìn nhận năng lực suy 

luận siêu phàm của ông. Ngoài tác phẩm chính của ông là Pramana-vartika (Giải 

Thích các Tiêu Chuẩn hay Lượng Thích Luận), ông còn viết những tác phẩm 

khác như Quyết Ðịnh Theo các Tiêu Chuẩn hay Lượng Quyết Ðịnh Luận 

(Pramana-viahishchaya), bàn về những vấn đề căn bản của nhận thức, Nyaya-

bindu, Sambandha-pariksa, Hetu-bindu, Vadanyaya và Samanantara-siddhi. Tất 

cả những tác phẩm nầy phần nhiều nói về lý thuyết tri thức của Phật giáo, và cho 

thấy bộ óc uyên bác rộng lớn với một tư duy tinh tế. Các tác phẩm của ngài Pháp 

Xứng đánh dấu tột đỉnh về nhận thức luận mà Phật giáo sau nầy đã đạt tới. Quan 

tâm chính yếu của ông là sự làm việc của tâm và mối quan hệ của nó với thế giới 

bên ngoài. Sự tập trung tư tưởng chính của ông là trực nghiệm và lý luận phải 

được dựa trên kinh nghiệm này. 

Thứ Năm Là Ðại Sư Srongsen Gampo (618-650): Ðại Sư Srongsen Gampo 

được Phật giáo Tây tạng xem như là vị vua thứ nhất trong “ba vị vua sùng đạo,” 

hai vị kia là Srong lDe Brtsan và Ralpacan. Người ta nghĩ rằng ông là hiện thân 

của Ðức Quán Thế Âm. Ông kết hôn với 2 bà vợ đều là Phật tử: 1) bà công chúa 

người Népal, theo biên niên sử Tất Tạng, tên là Tritsun hay Pelsa, người mà 

truyền thống Tây Tạng tin rằng có nguồn gốc từ Bhrkuti; người ta nói bà đã 

mang theo hình tượng của Ðức Bất Ðộng Tôn Như Lai với bà đến Tây Tạng, 

bây giờ vẫn còn được tôn thờ tại chùa Ramoche; và 2) một công chúa Trung 

Hoa tên là Wen-Cheng, người đã mang theo mình hình tượng của Ðức Phật 

Thích Ca Mâu Ni khi còn là một Thái tử trẻ tuổi. Hình tượng này được đặt trong 

chùa JoKhang tại Lhasa, và hiện nay được xem như là bức Thánh tượng của Tây 

Tạng, được dân Tây Tạng xem như Rinpoche Jowo. Cả hai bà hoàng hậu được 

dân Tây Tạng xem như sự phát khởi của Ðức Phật Tara. Mặc dầu tài liệu lịch sử 

không nói rõ đức vua là người hết lòng bảo trợ Phật giáo, ông được những 

truyền thống về sau này xem như là vị nhiệt tình cổ võ làm cho giáo pháp được 

thiết lập vững chắc tại Tây Tạng. 

Thứ Sáu Là Tịch Hộ (680-740):Một nhà triết học Phật giáo người Ấn Ðộ, được 

nổi tiếng nhờ tác phẩm “Toát Yếu về Chân Lý.” Ngài được truyền thống Phật 

giáo Tây Tạng xem như là một trong ba người đã giúp thiết lập Phật giáo trên xứ 

tuyết này. 



 75 

Thứ Bảy Là Ðại Sư Liên Hoa Giới: Ðại Sư Liên Hoa Giới hay Ca Ma La Thập 

La là tên của một học giả Phật giáo người Ấn vào thế kỷ thứ VIII, người được 

biết đến khi du hành qua Tây Tạng và cuộc tranh luận thành công với học giả 

Trung Hoa là Hashang Mahayana. Ông là một trong những đại biểu quan trọng 

của trường phái Trung Ðạo vào thế kỷ thứ tám. Ông đã đóng vai trò cực kỳ quan 

trọng và có ảnh hưởng rất lớn trong việc phát triển trường phái nầy trên đất Tây 

Tạng. Ông là một trong những đệ tử nổi tiếng của Tịch Hộ. Có thể nói rằng Tịch 

Hộ và Liên Hoa Giới tiêu biểu cho sự dung hợp của học thuyết Trung Quán và 

Duy Thức Luận, và vì thế không thể gọi họ thuộc phái Trung Quán chân chính. 

Liên Hoa Giới đã viết bộ “Minh Giải Chân Lý Khái Yếu.” để chú giải một cách 

tinh tường về chân lý khái yếu. 

Thứ Tám Là Ðại Sư Liên Hoa Sanh: Ðại Sư Liên Hoa Sanh (nhà sư Ấn truyền 

giáo tại Tây Tạng), một vị thầy Mật giáo từ Oddiyana vào thế kỷ thứ VIII, mà 

bây giờ vài học giả tin là vùng Swat, nhưng vài học giả khác lại tin là vùng gần 

Ghazni, theo biên niên sử Tây Tạng thì ngài Liên Hoa Sanh du hành sang Tây 

Tạng dưới thời Trisong Detsen. Khi đến đó ngài đã gặp phải sức đề kháng mãnh 

liệt từ những người trung thành với giáo phái cổ của Tây Tạng là giáo phái Bon, 

nhưng nhờ thần lực ngài đã đánh bại được bọn họ. Sau đó thì Liên Hoa Sanh, 

Trisong Detsen, and Santaraksita xây dựng tự viện Phật giáo đầu tiên ở Tây 

Tạng mang tên là Samye vào năm 775. Ngài được trường phái Nyingmapa của 

Phật giáo Tây Tạng xem như là vị tổ khai sơn của trường phái này, và được mọi 

người trong trường phái tôn kính như là hiện thân của Ðức Phật A Di Ðà. Cùng 

với đệ tử của ngài là Yeshe Tsogyel, ngài đã biên soạn một bộ giáo điển khổng 

lồ mà người ta gọi là “Ẩn Tạng,” và cất giấu đi. Sự cất giấu này được bảo toàn 

bởi mật chú mà chỉ có người đã thọ giới “Khai Tạng” (khám phá ra Ẩn tạng) của 

trường phái mới có thể tìm ra mà thôi. 

Thứ Chín Là Ðại Sư Nguyệt Xứng (thế kỷ thứ tám): Sơ lược tiểu sử của ngài 

Nguyệt Xứng: Một trong những triết gia theo chủ trương bút chiến của trường 

phái Trung Ðạo vào thế kỷ thứ tám, ông đã có ảnh hưởng rất lớn trong việc 

truyền bá trường phái Trung Ðạo vào đất Tây Tạng. Ông tự xem mình như là 

nhà phê bình bảo vệ truyền thống giáo thuyết của Ngài Buddhspalita chống lại 

các đối thủ của nó, quan trọng hơn hết là truyền thống Bhavya và truyền thống 

Du Già được các ngài Vô Trước và Thế Thân sáng lập. Tập phê bình của ông 

trên tác phẩm Căn Bản Kệ về Trung Ðạo, có nhan đề “Minh Ngữ” đã trở thành 

tập sách giảng giải dứt khoát về Long Thọ tại Tây Tạng. Ông là một trong 

những đại biểu quan trọng nhất của trường phái Trung Quán vào thế kỷ thứ 8. 

Ông giữ một vai trò quan trọng và có ảnh hưởng rất lớn trong việc phát triển 

Trung Quán tại Tây Tạng. 

Những bộ luận của ngài Nguyệt Xứng: Ông đã viết khoảng 20 bộ luận giải về 

Trung Quán Luận của ngài Long Thọ. Những tác phẩm này hiện chỉ còn được 

bảo tồn ở những bản dịch bằng tiếng Tây Tạng. Trong đó “Minh Cú Luận” của 

ngài là bản duy nhất còn tồn tại trong văn bản Bắc Phạn nguyên thủy. Dường 

như chính nó đã hất cẳng tất cả những bản chú giải khác. Nguyệt Xứng nổi tiếng 

vào đầu thế kỷ thứ 7 và ngài đã viết một số tác phẩm xuất sắc. Ngài đã từng theo 

Liên Hoa Giác, một đệ tử của ngài Phật Hộ, để nghiên cứu về giáo lý Trung 

Quán, và có thể ngài cũng là đệ tử của Thanh Biện. Như đã nói, tác phẩm “Minh 



 76 

Cú Luận” là bộ luận giải do ngài viết nhằm chú giải Trung Quán Luận của ngài 

Long Thọ. Ngoài ra, “Nhập Trung Luận” và chú thích của nó chính là tác phẩm 

độc lập của ngài. Trong Minh Cú Luận ngài thường đề cập đến “Nhập trung 

Luận,” điều này cho thấy rõ rằng “Nhập trung Luận” đã được viết sớm hơn 

Minh Cú Luận. Ngoài ra, ngài còn chú giải “Thất thập tụng không tánh luận,” 

“Lục Thập Tụng Chánh Lý Luận” của ngài Long Thọ và “Tứ Bách Luận” của 

ngài Thánh Ðề Bà. Ngoài ra, còn có hai bản khái luận, đó là “Nhập trung Ðạo 

Bát Nhã Luận” và “Ngũ Uẩn Luận.” Trong tất cả các sách của ngài, hiện chỉ còn 

Minh Cú Luận là vẫn còn bản gốc, còn thì tất cả chỉ còn tồn tại qua bản dịch 

bằng Tạng ngữ mà thôi. Nguyệt Xứng đã biện hộ cho Quy Mậu Luận Chứng 

Phái một cách nhiệt liệt, hơn nữa ngài còn nêu ra rất nhiều điểm sơ hở về luận lý 

của Thanh Biện. Ngài cũng ủng hộ chủ trương quan điểm thông thường của cảm 

quan tri giác và chỉ trích học thuyết “Tự Tướng” và “Vô Phân Biệt.” Ngài cũng 

phê bình về thuyết “Vô Thức” và cho rằng ý thức mà không có đối tượng là một 

điều không thể quan niệm được. 

Thứ Mười Là Ðại Sư Trisong Detsen (740-798): Ðại Sư Trisong Detsen được 

truyền thống Phật giáo Tây Tạng xem như là vị vua thứ nhì trong ba vị vua của 

tôn giáo dưới triều đại Yar-Lung, người đã làm việc cật lực để thành lập Phật 

giáo Tây Tạng. Người ta nói ông là hiện thân của Ðức Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, 

và là người đã thỉnh hai nhà sư Ấn Ðộ là Santaraksita và Liên Hoa Sanh tới Tây 

Tạng. Tại đây cả ba cùng thiết lập tu viện đầu tiên gọi là Samye. 

Thứ Mười Một Là Ðại Sư Yeshe Tsogyel (757-817): Ðại Sư Yeshe Tsogyel là 

đại đệ tử của ngài Liên Hoa Sanh, được truyền thống Phật giáo tây Tạng coi như 

là người Tây Tạng đầu tiên hoàn thành lý tưởng Mật giáo về việc thành Phật 

trong một đời. Bà sanh ra trong một gia đình quý tộc, nhưng khi cha bà sắp xếp 

cho bà kết hôn thì bà trốn đi để tham dự vào việc tu tập tôn giáo. Ðiểm tột cùng 

của việc tu tập của bà là việc bà đắc được “thân vòng cầu” biểu tượng cho việc 

bà đã thành Phật. Người ta cho rằng bà là người đã tiết lộ giáo thuyết “Ẩn Tàng” 

của ngài Liên Hoa Sanh, phần nhiều giáo thuyết này trở nên có ảnh hưởng cao 

độ với Phật giáo Tây Tạng, đặc biệt là trong trường phái Nyingmapa, trong đó 

bà được xem như là một Dakini. Trong niềm tin dân gian Ấn độ, Dakini là một 

con quỷ cái tiến hóa thành Thánh. Trong Kim Cang thừa, Dakini là sức mạnh 

linh cảm của ý thức. Trong Thiền, Dakini có sứ mệnh hợp nhất sức mạnh được 

hành giả giải thoát vào tiến trình hữu hình hóa). 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 77 

•   

•   

• Chương Mười Ba 

•   

• Những Tỳ Kheo và Học Giả Nổi Tiếng & 

• Có Công Trong Thời Kỳ Truyền Bá 

• Phật Giáo Lần Thứ Hai Tại Tây Tạng 

  

• I.    Tổng Quan Về Những Tỳ Kheo và Học Giả Nổi Tiếng & Có Công 

Trong Thời Kỳ Truyền Bá Phật Giáo Lần Thứ Hai Tại Tây Tạng: 

Khởi điểm cho việc truyền bá Phật giáo lần thứ hai khi A Ðể Sa đến Tây Tạng 

vào năm 1042. Trong thời kỳ truyền bá Phật pháp lần thứ hai tại Tây Tạng (Phật 

Giáo Tây Tạng Hậu Truyền), có hai trường phái nổi tiếng được thành lập: 

trường phái Ðất Xám và trường phái Mũ Vàng. Trường phái Ðất Xám (Sa-skya-

pa), được dKon Mchog Rgyal Po sáng lập, lấy tên từ màu đất ở nơi tu viện đầu 

tiên của trường phái trước đây xây dựng vào năm 1071, hiện nay là Sa-skya. 

Phái Sa-skya-pa lại càng gần gũi với trường phái cổ Rnin-ma-pa hơn là Bkah-

rgyud-pa, các tu sĩ của giáo phái nầy không còn độc thân nữa. Giáo phái nầy là 

sự tổng hợp giữa Mật tông cũ và mới, trên cơ sở triết lý Trung Luận của ngài 

Long Thọ và đã phát triển thành một hệ phái mạnh mẽ trước khi có sự nổi lên 

của trường phái Tông Khách Ba. Những người Sa-skya rất say mê học hỏi và 

đã tỏ ra là những nhà hoằng pháp tài ba khi họ có dịp tiếp xúc với các hoàng đế 

Mông Cổ trong thế kỷ thứ 13. Một trong những đạo sư tài giỏi của sa-skya là 

Hphags-pa đã trở thành người bảo trợ tinh thần của hoàng tử Khubilai nước 

Mông Cổ. Ông hoàng nầy lên ngôi hoàng đế Trung Hoa, bèn trao chủ quyền của 

miền trung Tây Tạng cho vị Ðại Tăng của Sa-skya (1270) tên là Sakya Pandita 

(1182-1251). Ðây là sự mở đầu cho một kỷ nguyên cai trị bằng thần quyền ở 

Tây Tạng. Bu-ston (1290-1364), một nhà bình giải nổi tiếng đối với các luận thư 

căn bản Phật giáo, một sử gia uy tín, một nhà sưu tập các bản dịch Tây Tạng về 

những tác phẩm Phật học. Ông sắp xếp các tác phẩm nầy một cách có hệ thống 

thành hai nhóm bao quát gọi là “Lời Của Ðức Phật” gồm 100 cuốn và Luận 

Thuyết gồm 225 cuốn. Ðây là bộ kinh điển Phật giáo còn lưu lại cho chúng ta 

đến ngày nay. Taranatha, sinh năm 1573, sử gia và là tác giả Tây Tạng, cũng 

thuộc về một hệ phái có tên là Jonang vốn là một chi nhánh của phái Sa-skya-pa. 

Phái Mũ Vàng (The Yellow Hats Gelukpa: Dge-lugs-pa), được sáng lập bởi Ông 

Khách Ba (1357-1419), một nhà cải cách vĩ đại, sinh năm 1358 tại tỉnh Amdo, 

có thể nói đây là một kỷ nguyên mới của Phật giáo Tây Tạng. Với tài tổ chức 

xuất sắc và trí thông minh tuyệt vời, ông đã tự đặt ra cho mình nhiệm vụ xóa bỏ 

tất cả mọi điều lệch lạc và mê tín dị đoan, xây dựng một Tăng đoàn mạnh mẽ, 

dựa trên một tri thức vững vàng, giới luật và sự độc thân, những người nầy đã 

được mang tên là “Trường Phái Ðạo Ðức” (Dge-lugs-pa), theo cách gọi của dân 

chúng là phái Mũ Vàng. Năm 1408, ông dựng lập tu viện Ganden ở một nơi 

không xa Lhasa, ông làm việc tại đây và qua đời năm 1419. Phái Mũ Vàng 

(Dge-lugs-pa) được các tù trưởng Mông Cổ quý trọng, xem như những vị lãnh 

đạo tinh thần, và sau đó, như là những viên chức cầm quyền thế tục tại Tây 



 78 

Tạng. Khi vua Mông Cổ là Altan Khan gặp người đứng đầu thứ ba của giáo phái 

nầy là Bsod-nams-rgya-mtso (1546-1587) thì nhà vua tin chắc rằng cả hai người 

họ vốn đã từng là đạo sư Hphags-pa và đệ tử của ông là hoàng đế Khubilai 

Khan, theo thứ tự trong tiền kiếp, nên nhà vua đã lập tức công nhận Bsod-nams-

rgya-mtso đích thực là vị Ðạt Lai. Từ đó về sau, tất cả các vị đứng đầu giáo phái 

nầy đều được công nhận là Ðạt Lai Lạt Ma. Vào thế kỷ thứ 17, với sự trợ giúp 

của Mông Cổ, trường phái Gelukpa trở thành những nhà cai trị Tây Tạng về cả 

thế quyền lẫn tâm linh. Vị Ðạt Lai Lạt Ma thứ năm là Ngag Dbang Blo Bzang 

Rgya Mtsho (Ngawang Lobsang Gyatso, 1617-1682) trở thành vị Ðạt Lai Lạt 

Ma đầu tiên trì vì Tây Tạng, truyền thống này tiếp tục đến đời vị Ðạt Lai Lạt Ma 

đời thứ 14, Tenzin Gyatso (1935 - ), người đã chạy sang tỵ nạn tại Ấn Ðộ theo 

sau cuộc xâm lăng và sáp nhập Tây Tạng của Trung Hoa vào năm 1959. Ngày 

nay Phật giáo Tây Tạng phải chịu dưới sự kiểm soát gắt gao của nhà cầm quyền 

Trung Cộng, và chỉ có những nghi lễ hình thức bên ngoài được cho phép tiếp tục 

để hấp dẫn du khách mang lại ngoại tệ cho chính phủ mà thôi. 

  

  

  

II.   Tóm Lược Về Những Tỳ Kheo và Học Giả Nổi Tiếng & Có Công Trong 

Thời Kỳ Truyền Bá Phật Giáo Lần Thứ Hai Tại Tây Tạng: 

Thứ Nhất Là Tỳ Kheo Long Thọ & Triết Lý Của Trường Phái Sa-skya-

pa: Tổng Quan Về Tỳ Kheo Long Thọ: Còn gọi là Long Thọ Bồ Tát, một nhà 

triết học Phật giáo nổi tiếng, người sáng lập ra trường phái Trung Quán. Ngài là 

vị tổ thứ 14 dòng Thiền Ấn Ðộ, người đã biên soạn bộ Trung Quán Luận và Ðại 

Trí Ðộ Luận. Long Thọ Bồ Tát, theo Cưu Ma La Thập, thì ngài sinh ra trong 

một gia đình Bà La Môn tại miền nam Ấn Ðộ, nhưng theo Huyền Trang thì ngài 

sanh ra ở miền nam Kiều Tất La, nay là Berar. Ngài đã nghiên cứu toàn bộ tam 

tạng kinh điển trong ba tháng nhưng không thấy thỏa mãn. Ngài tiếp nhận kinh 

Ðại Thừa từ một Tăng sĩ cao niên ở vùng Hy Mã Lạp Sơn, nhưng phần lớn cuộc 

đời ngài ngài sống ở miền Nam Ấn, rồi biến miền nầy thành một trung tâm 

quảng bá đạo Phật. Ngài là một trong những nhà triết học chính của Phật giáo, 

người sáng lập ra trường phái Trung Ðạo hay Trung Luận Tông (Madhyamika 

School) hay Không Tông (Sunyavada School). Long Thọ là bạn thân của vua 

Yajnasri Gautamiputra của xứ Satavahana. Ông là một nhà biện chứng vĩ đại 

chưa từng thấy. Một trong những thành tựu chính của ông là hệ thống hóa giáo 

thuyết trong Kinh Bát Nhã Ba La Mật. Phương pháp lý luận để đạt đến cứu cánh 

của ông là căn bản “Trung Ðạo,” bát bỏ nhị biên. Ông được coi là tác giả của 

các tác phẩm Nhật ký thơ về Trung Ðạo, Hai Mươi ca khúc Ðại Thừa, bàn về 

Thập Nhị Môn (Mười Hai Cửa). Ông là Tổ thứ 14 Thiền Tông Ấn Ðộ. Chính 

ông là người đặt cơ sở của phái trung Ðạo bằng Tám Phủ định (không thủ tiêu, 

không sáng tạo, không hủy diệt, không vĩnh hằng, không thống nhất, không đa 

dạng, không đến, không đi). Ðối với ông luật nhân duyên rất quan trọng vì đó là 

thực chất của thế giới phi hiện thực và hư không; ngoài nhân duyên ra, không có 

sinh ra, biến mất, vĩnh hằng hay thay đổi. Sự tồn tại của cái nầy là giả định vì 

phải có sự tồn tại của cái kia. Ngài Long Thọ được các phái Ðại Thừa Phật Giáo 

tôn kính như một vị Bồ Tát. Chẳng những Thiền Tông, mà ngay cả Tịnh Ðộ 



 79 

tông cũng xem Ngài Long Thọ như tổ của chính họ. Long Thọ đã tạo ra một kỷ 

nguyên trong lịch sử triết học Phật giáo và khiến cho lịch sử nầy có một khúc 

quanh quyết định. Huyền Trang đã nói về bốn mặt trời rọi sáng thế giới. Một 

trong số đó là Long Thọ; còn ba mặt trời kia là Mã Minh, Cưu Ma La Thập, và 

Thánh Thiên. Thật vậy, Long Thọ là một nhà triết học không có đối thủ trong 

lịch sử triết học Ấn Ðộ. Theo truyền thuyết thì vào thế kỷ thứ ba, ngài Long Thọ 

du hành xuống Long cung để chép kinh Hoa Nghiêm. Theo một truyền thuyết 

khác thì Ngài đã tìm thấy kinh nầy trong một tu viện bỏ hoang. Ngài là tổ thứ 14 

của dòng Thiền Ấn Ðộ, là sơ tổ của phái Trung Quán hay Tam Luận và Tịnh Ðộ 

tông. Mặc dù một số tông phái tin rằng ngài đã trước tác một số lớn các tác 

phẩm, nhưng các học giả đương thời lại cho rằng ngài chỉ thực sự sáng tác một 

vài bộ mà thôi. Quan trọng nhất là bộ Kệ Căn Bản về Trung Ðạo trong đó ngài 

mở rộng lý luận về học thuyết “Tánh Không.” Trong Kinh Lăng Già, khi được 

hỏi ai là người sẽ giảng dạy giáo pháp Ðại Thừa về sau nầy, thì Ðức Phật đã tiên 

đoán về sự xuất hiện cũng như sự vãng sanh Cực Lạc của ngài Long Thọ: “Khi 

ta diệt độ khoảng 500 về sau sẽ có một vị Tỳ Kheo tên là Long Thọ xuất hiện 

giảng pháp Ðại Thừa, phá nát biên kiến. Người ấy sẽ tuyên dương pháp Ðại 

Thừa Tối Thượng của ta, và người ấy sẽ vãng sanh về cõi Cực Lạc.” 

Trung Quán Luận & Triết Lý Của Trường Phái Sa-skya-pa: Trung Quán Luận 

là tên tác phẩm của Bồ Tát Long Thọ, tổ thứ 14 của dòng Thiền Ấn Ðộ). Ðây là 

bộ luận thứ nhất và cũng là bộ luận chính trong ba bộ luận chính của Tam Tông 

Luận. Bộ Trung Quán Luận do Ngài Long Thọ biên soạn, may mắn nguyên bản 

tiếng Phạn vẫn còn tồn tại. Bản Hán văn do Ngài Cưu Ma La Thập dịch. Tác 

phẩm nầy gồm 400 bài tụng, trong đó Ngài Long Thọ đã bác bỏ một số những 

kiến giải sai lầm của phái Ðại Thừa hay của các triết gia thời bấy giờ, từ đó ông 

bác bỏ tất cả những quan niệm duy thức và đa nguyên để gián tiếp thiết lập học 

thuyết “Nhất Nguyên” của mình. Theo Trung Quán, nghĩa chân thật của Tánh 

Không là Phi Hữu hay không thực chất. Triết học Trung Quán không phải là chủ 

thuyết hoài nghi mà cũng không phải là một chủ thuyết bất khả tri luận. Nó là 

một lời mời gọi công khai đối với bất cứ ai muốn trực diện với thực tại. Theo 

Nghiên Cứu về Phật Giáo, ngài Tăng Hộ đã nói về lý tưởng Bồ Tát trong Trung 

Quán như sau: “Phật Giáo có thể ví như một cái cây. Sự giác ngộ siêu việt của 

Ðức Phật là rễ của nó. Phật Giáo cơ bản là cái thân cây, các học thuyết Ðại Thừa 

là nhánh của nó, còn các phái và chi của Ðại Thừa là hoa của nó. Bây giờ, dù 

hoa có đẹp đến thế nào thì chức năng của nó là kết thành quả. Triết học, để trở 

thành điều gì cao hơn là sự suy luận vô bổ, phải tìm động cơ và sự thành tựu của 

nó trong một lối sống; tư tưởng cần phải dẫn tới hành động. Học thuyết nầy sinh 

ra phương pháp. Lý tưởng Bồ Tát là trái cây hoàn mỹ chín mùi trên cây đại thụ 

của Phật Giáo. Cũng như trái cây bao bọc hạt giống, vì vậy bên trong lý tưởng 

Bồ Tát là sự kết hợp của tất cả những thành tố khác nhau, và đôi khi dường như 

chia rẽ của Ðại Thừa.” Theo Jaidev Singh trong Ðại Cương Triết Học Trung 

Quán, chúng ta thấy rằng những nét chính yếu của triết học Trung Quán vừa là 

triết học vừa là thuyết thần bí. Bằng cách xử dụng biện chứng pháp và chiếu rọi 

sự phê bình vào tất cả những phạm trù tư tưởng, nó đã thẳng tay vạch trần những 

khoa trương hư trá của lý trí để nhận thức Chân Lý. Bây giờ người tầm đạo quay 

sang với thiền định theo những hình thức khác nhau của ‘Không Tánh,” và thực 



 80 

hành Bát Nhã Ba La Mật Ða. Nhờ thực hành tinh thần đức hạnh Du Già, người 

tầm đạo theo Trung Quán dọn đường để tiếp nhận Chân Lý. Tại giai đoạn sau 

cùng của Bát Nhã, những bánh xe tưởng tượng bị chận đứng, tâm trí vọng động 

lắng đọng tịch tịnh lại, và, trong sự tịch tịnh đó, Thực Tại cúi hôn lên đôi mắt 

của người tầm đạo; kẻ đó đón nhận sự tán dương của Bát Nhã và trở thành hiệp 

sĩ phiêu du của Chân Lý. Ðây là kinh nghiệm thuộc về một chiều khác, một 

chiều vô không gian, vô thời gian, nó siêu việt lên trên lãnh vực của tư tưởng và 

ngôn ngữ. Cho nên nó không thể diễn đạt được bằng bất cứ ngôn ngữ nào của 

nhân loại. Theo triết lý của trường phái Sa-skya-pa, các tu sĩ của giáo phái nầy 

không còn độc thân nữa. Giáo phái nầy là sự tổng hợp giữa Mật tông cũ và mới, 

trên cơ sở triết lý Trung Luận của ngài Long Thọ và đã phát triển thành một hệ 

phái mạnh mẽ trước khi có sự nổi lên của trường phái Tông Khách Ba. 

Thứ Nhì Là Ðại Sư Rinchen Sangpo (958-1055): Một trong những đại sư kiêm 

nhà dịch thuật nổi tiếng nhất của Phật giáo Tây Tạng, tác phẩm của ông đánh 

dấu sự bắt đầu của việc dịch thuật vào thời kỳ truyền bá Phật Giáo lần thứ 2 của 

Phật giáo Tây Tạng. Ông được Yeshe O, vua của vương quốc Buhrang, miền 

Tây của Tây Tạng, đưa sang Kashmir để tu học, và sau 17 năm ông trở về Tây 

Tạng, tại đây ông bắt đầu dịch thuật những tác phẩm của Phật giáo Ấn Ðộ sang 

tiếng Tây Tạng. Ông cũng là một động tác chính trong việc thiết lập Giới Luật ở 

Tây Tạng. Hơn nữa, người ta cho rằng ông là người đã sáng lập ra vài tu viện ở 

Tây Tạng, bao gồm tu viện Doling ở Guge và tu viện Tabo ở Spiti. Tác phẩm 

nổi tiếng nhất của ông nhan đề “Phủ Nhận Giáo Thuyết Mật Chú Giả Hiệu,” 

trong đó ông tấn công những sự tu tập mật chú quan hệ tới việc “kết hợp tính 

dục” và nghi lễ liên hệ tới sự sát hại để tế tự. 

Thứ Ba Là Tỳ Kheo Trí Quang: Trí Quang là tên của một đệ tử của Luật Sư 

Giới Hiền. Theo Giáo sư Bapat trong Hai Ngàn Năm Trăm Năm Phật Giáo, vào 

giữa thế kỷ thứ chín, hoàng tử Tây Tạng là Ni Ma Gon đi về phía tây và xây 

dựng một vương quốc mới, một trong những người con trai của ông đã trở thành 

tu sĩ Phật giáo và mang tên là Trí Quang. Vào thời của Trí Quang, Mật tông đã 

thôn tính hết mọi tôn giáo ở Ấn Ðộ. Mặc dù thế, bản thân Trí Quang không bị 

Mật tông thu hút. Trái lại, ông còn viết một cuốn sách chống lại phái nầy. Các tu 

sĩ Mật tông Tây Tạng cho rằng vị hoàng thân nầyphải xuống địa ngục nầy phải 

xuống địa ngục vì tội viết cuốn sách phỉ báng nầy. Trí Quang là con trai cả của 

vua Guge (Shenshung) và đã trở thành một Tỳ Kheo. Ông đọc nhiều bộ kinh, 

theo chủ nghĩa duy lý và thừa kế của ông cha một sự sùng mộ sâu xa đối với đạo 

Phật. Tuy nhiên, ông nhận thấy rằng chống lại cái xấu là một nhiệm vụ rất lớn 

lao, những nỗ lực đơn độc của ông sẽ không kham nổi. Do đó, ông chọn lấy 21 

thanh niên Tây Tạng thông minh, cho học ở trong nước mười năm, rồi gửi đến 

Kashmir để học lên cao hơn. Thế nhưng không một người nào trong bọn họ chịu 

nổi khí hậu khắc nghiệt của Kashmir và tất cả đều đã bỏ mạng, ngoại trừ 

Ratnabhadra (Rin-Chhen-Zang-Po) và Suprajna (Legs-Pahi-Shes-Rab). 

Ratnabhadra được xem là một dịch giả vĩ đại nhất của Tây Tạng. Khi ông kết 

thúc việc học trở về thì Trí Quang rất vui mừng, nhưng công việc mà ông đang 

làm quả là vượt quá sức của một người. Ông đi đến kết luận là do các du học 

sinh từ Tây Tạng gửi đi không chịu nổi khí hậu khắc nghiệt của Ấn Ðộ, nên có 

một số học giả từ Ấn Ðộ đến Tây Tạng làm việc thì có hiệu quả hơn. Ông bèn 



 81 

cử một phái đoàn sang Tây Tạng để mời A Ðể Sa qua Tây Tạng. Nhưng phái 

đoàn nầy đã thất bại vì họ không thuyết phục nổi vị luận sư nầy đến Tây Tạng. 

Trí Quang không phải là người dễ nản lòng. Ông quyết định cử một phái đoàn 

khác nhưng tiền đã hết, nên ông đến tỉnh Gartog để thu góp vàng. Ðây có lẽ là 

một nơi có mỏ vàng, nằm ở vùng phía bắc hồ Manasarovar. Theo lời kể lại thì 

vua xứ nầy đã bắt giữ ông và đòi một số tiền chuộc lớn. Khi con trai ông là 

Bodhiprabha (Byang-Chub-Od) Hay tin cha mình bị bắt, ông đã gom được một 

số tiền tưởng là đủ để giải thoát cho cha mình. Song số tiền đó bị xem là chưa 

đủ, trước khi quay trở về lấy thêm tiền, ông đến thăm cha mình trong tù và Trí 

Quang đã bảo con: “Con đã biết là ta đã già yếu rồi. Nếu không chết bây giờ thì 

có lẽ cũng chỉ trong mươi năm nữa thôi. Vậy nếu con phung phí tiền bạc vì ta thì 

chúng ta không thể nào mời được một học giả từ Ấn Ðộ qua đây. Thật đẹp đẽ 

biết bao nếu ta được chết vì một mục đích cao cả và con dùng toàn bộ số vàng 

kia để cử người đi Ấn Ðộ rước một học giả về! Hơn thế nữa, không chắc gì vị 

vua nầy sẽ thả ta về sau khi nhận đủ số tiền đòi hỏi. Vì thế, con ơi, thay vì lo 

lắng cho ta, con hãy cử một sứ giả đến gặp ngài A Ðể Sa. Ta đảm bảo rằng ông 

ta sẽ đồng ý đến Tây Tạng, nhất là khi được biết về hoàn cảnh hiện nay của ta, 

vì ông ấy sẽ đoái thương chúng ta. Nếu vì một lý do gì mà ông ấy không đến 

được thì hãy mời một học giả khác đã từng làm việc dưới ông ta.” Thế rồi Trí 

Quang đặt tay lên vai con mình, cầu chúc khi hai cha con chia tay nhau lần cuối. 

Sau lần ấy, Bodhiprabha lo tìm một sứ giả là ưu bà tắc Gun-Than-Pa đi Ấn Ðộ, 

đảm đang trách nhiệm mà cha mình đã giao phó. Sau khi nghe kể lại về cái chết 

bi thảm của Trí Quang, vị tu sĩ hoàng gia, ngài rất cảm động và nói: “Chắc chắn 

là ngài Trí Quang sẽ trở thành một Bồ Tát, một Ðức Phật sẽ thành, vì ông ấy đã 

hy sinh bản thân cho Chánh Pháp. Ta sẽ đáp lại nguyện vọng của ông ấy, nhưng 

các ngươi phải thấy là ta đang gánh trên vai ta đang gánh trách nhiệm đối với 

108 đền chùa. Hơn nữa, ta còn có nhiều việc khác phải lo. Phải mất 18 tháng ta 

mới rời bỏ được cái công việc nầy. Chỉ đến khi đó ta mới có thể đi Tây Tạng 

được. Còn bây giờ thì các ngươi cứ giữ lấy số vàng nầy.” Ratnakarasanti, tu viện 

trưởng, bất đắc dĩ phải để cho A Ðể Sa ra đi. Trong thời gian ở lại Tây Tạng, 

trong thời gian trên 30 năm, A Ðể Sa đã dịch nhiều sách và viết một tác phẩm 

nổi tiếng của ông tựa đề “Bồ Ðề Ðạo Ðăng Luận.” Bản dịch ra tiếng Tây Tạng 

của cuốn sách nầy hiện vẫn còn. Sau nầy, Ratnabhadra, được Trí Quang đưa đi 

Ấn du học ngày trước, trở thành một đệ tử trung thành và giúp ngài A Ðể Sa 

dịch nhiều bộ sách quan trọng. 

Thứ Tư Là Ðại Sư A Ðể Sa: Tiểu sử của A Ðể Sa: A Ðể Sa, vị sư Phật giáo gốc 

hoàng gia tại vùng Bengal, Ngài đã đặt ra phương pháp hệ thống hóa sự đại giác. 

Ngài là trưởng lão của xứ Ma Kiệt đà và là giảng sư rất nổi tiếng của trường Ðại 

học Vikramsila. Ngài đến Tây tạng vào năm 1042 theo lời mời của các nhà lãnh 

đạo miền Tây của Tây Tạng. Ngài đã ở đấy giảng đạo trong suốt 12 năm sau 

cùng của cuộc đời. Tại đây ngài đã sáng lập trường phái Kadampa. Những 

thuyết giảng của Ngài có ảnh hưởng rất lớn đối với Phật giáo Tây Tạng sau nầy. 

Ngài là nhân vật hàng đầu trong thời kỳ truyền bá Phật giáo lần thứ hai sang Tây 

Tạng. Sau khi đến Tây Tạng ngài đã làm việc, cải cách và phục hưng giáo thuyết 

và phương cách tu tập Phật giáo. Tác phẩm nổi tiếng nhất của ngài là quyển 

“Giác Ngộ Ðạo Ðăng” (đèn sáng cho con đường giác ngộ) trong đó ngài vạch ra 



 82 

con đường tiệm tiến đến Phật quả. Theo Giáo Sư Bapat trong Hai Ngàn Năm 

Trăm Năm Phật Giáo, tên tuổi của luận sư Dipankara-Srijnana được xếp hàng 

đầu trong số những người Ấn Ðộ đã hoạt động nhiệt tình để tạo cho Tây Tạng 

và Ấn Ðộ gần gủi nhau hơn về mặt văn hóa. Tại Tây Tạng, danh tiếng ông chỉ 

đứng sau danh tiếng của Ðức Phật và ngài Liên Hoa Sinh (Padmasambhava). 

Trong số tất cả các học giả Ấn Ðộ đến Tây Tạng, luận sư A Ðể Sa là một học 

giả có công lớn lao trong việc dịch những tác phẩm vô giá từ tiếng Phạn ra tiếng 

Tây Tạng. Thân phụ của ngài là vua Kalyana Sri và thân mẫu là Sri Prabhavati. 

Ông sinh năm 982 tại Sahor, miền đông Ấn Ðộ. Không xa nơi Dipankara chào 

đời (cung điện Kalyana Sri) là tu viện Vikrama, nơi mà song thân của ngài rất 

gắn bó. Tu viện nầy rất nổi tiếng vào thời đó. Năm 12 tuổi, ngài xuất gia. Song 

thân muốn ngài tu tại tu viện Vikramasila, nhưng sau lời khuyên của luận sư 

Jitari, ngài xin phép song thân để đi đến Na Lan Ðà. Tại đây ngài được thầy của 

trưởng tu viện là Avadhutipada nhận làm đệ tử. Thế là cậu bé Dipankara mười 

hai tuổi ở lại với Avadhutipada cho đến năm 18 tuổi. Trong thời gian nầy cậu đã 

nghiên cứu kỹ các kinh sách Phật giáo. Sau đó ngài trở về Vikramasila và hoàn 

tất việc học hành Phật pháp tại đây, nhưng sự khao khát về kiến thức của ngài 

vẫn chưa nguôi, nên ngài đi đến tu viện Mati ở Vajrasana và trở thành đệ tử của 

Mahavinayadhara Silaraksita, một nhà nghiên cứu sâu về luật tạng. Dipankara 

học về luật tạng trong hai năm. Do đó lúc 31 tuổi, Dipankara đã trở thành nhà 

tinh thông về Tam Tạng và Mật tông, và trở thành một học giả toàn diện. Tại 

Vikramasila, Dipankara đã gặp gỡ các học giả nổi tiếng, và có lẽ đã học được 

nhiều điều từ các môn đệ của ngài Hộ Pháp. Tuy nhiên, nỗi khao khát chu du 

của ông vẫn chưa thỏa mãn. Từ Bồ Ðề Ðạo Tràng, ngài đi đến vùng duyên hải, 

có lẽ là đến Tamralipti, nay là Tamluk, trong quận Midnapur miền tây Bengal. 

Ngoài ra, ngài còn đi đến Lộc Uyển (Sarnath), Xá Vệ (Sravasti), Câu Thi Na 

(Kusinara) cùng các thánh địa khác trước khi dong buồm đi Sumatra. Lúc 

Dipankara du hành sang Sumatra là thời vua Vijayapala đang cai trị xứ Ma Kiệt 

Ðà và Mahmud Ghaznavi đang xâm chiếm Ấn Ðộ (có lẽ vào năm 1023). 

Dipankara đi suốt 14 tháng, trong thời gian nầy, có thể ngài đã ghé thăm cả 

Miến Ðiện và Mã Lai. Ngày nay, không còn một dấu tích Phật giáo nào tại 

Sumatra ngoại trừ những đống gạch đổ nát của một vài tu viện cổ. Nhưng khi 

Dipankara đến đây thì nơi nầy đã nổi tiếng về kiến thức Phật giáo. Các tu sĩ Phật 

giáo nước ngoài trên đường đến Ấn Ðộ thường lưu lại Sumatra một thời gian để 

trau dồi tiếng Phạn. Người ta được biết điều nầy qua các bản tường thuật mà các 

nhà hành hương Trung Hoa từ bốn thế kỷ trước còn để lại. Năm 44 tuổi ngài rời 

khỏi Sumatra và quay trở về Vikramasila. Do có kiên thức và năng lực xuất 

chúng, ngài đã trở thành người đứng đầu nhóm 51 học giả và lãnh đạo 108 đền 

chùa tại đại tu viện Vikramasila. 

Cuộc sống và công việc của tôn giả A Ðể Sa tại Tây Tạng: Cuộc sống và công 

việc của ngài A Ðể Sa tại Tây Tạng rất quan trọng cho sự phát triển Phật giáo tại 

nước nầy. Từ khi ông đến Tây Tạng thì Phật giáo nước nầy đã phát triển thành 

nhiều trường phái bản địa khác nhau. trong số nầy hình thức Phật giáo hỗn tạp 

và chưa cải cách ban đầu được gọi là Rnin-ma-pa hay là trường phái Cũ với bốn 

tiểu phái chính. Các tín đồ của trường phái nầy thờ cúng Padmasambhava, xem 

đây là người sáng lập và là đạo sư của họ, họ tin tưởng vào sự ứng nghiệm của 



 83 

thần linh ma quỷ, họ thường được nhận biết qua chiếc mũ màu đỏ. Các giáo lý 

cải cách của A Ðể Sa, dựa trên truyền thống Du Già do Di Lặc và Vô trước sáng 

lập, dẫn đến sự hình thành của trường phái Bkah-gdams-pa bởi người đệ tử 

người Tây Tạng của ông là Hbrom-ston. Trường phái nầy có quan điểm tổng 

hợp của cả Tiểu Thừa lẫn Ðại Thừa, buộc các tu sĩ phải sống độc thân và không 

khuyến chuyện phù phép. Chính trên cơ sở của giáo lý nầy mà nhà cải cách vĩ 

đại của Tây Tạng là Tông Khách Ba vào thế kỷ thứ 14, đã lập nên trường phái 

Dge-lugs-pa, qua sự gạn lọc những nghi thức cầu kỳ của Bkah-gdams-pa và 

đang chiếm ưu thế trong Phật giáo Tây Tạng ngày nay cả về thế tục lẫn tâm linh, 

qua sự kế vị của các vị Ðạt Lai Lạt Ma (Dalai Lamas). 

Thứ Năm Là Ðại Sư Tilopa (988-1069): Một vị sư người Ấn, tên của ông lấy từ 

việc ông làm nghề ép hạt mè để lấy dầu. Theo truyền thống Kagyupa, ông thọ 

nhận giáo pháp trực tiếp từ Ðức Ðại Nhật Như Lai và sau này truyền lại cho 

Naropa, một đại đệ tử của ông. Ông là một trong những vị thầy nổi tiếng nhất 

thuộc truyền thống Ðại Ấn. Ông tổng hợp các hệ thống “mật chú” khác nhau của 

Phật giáo Ấn Ðộ và truyền những phương pháp này lại cho đệ tử của mình là 

Naropa. Về sau các phương pháp này được truyền bá khắp Tây Tạng, đặc biệt là 

trong trường phái Kagyupa. 

Thứ Sáu Là Ðại Sư Marpa Chogi Lodro (1012-1097): Nhà sư Tây Tạng đầu 

tiên thuộc dòng Kagyupa, người đã ba lần du hành sang Ấn Ðộ, tại đây ông đã 

theo học tiếng Bắc Phạn và thọ lễ quán đảnh Mật giáo từ một vài vị thầy nổi 

tiếng người Ấn Ðộ, trong đó có Naropa. Naropa đã truyền cho ông một số nghi 

thức quán đảnh và giáo pháp, bao gồm cả nghi thức lẫn pháp môn thiền tập của 

Cakrasamvara, vị thần giám hộ chính của trường phái Kagyupa, những đại pháp 

ấn, và lục pháp của Naropa. Khi trở về Tây Tạng, ông trở nên một nhà phiên 

dịch nổi tiếng, ông kết hôn với Dakmema, và có vài đứa con trai, trong khi đó 

thì ông vẫn tiếp tục tu tập như một Phật tử tại gia. Marpa là một trong những 

nhân vật được tôn kính một cách rộng rãi trong Phật giáo Tây Tạng và trường 

phái Kagyupa, ông được xem như là người  đã đạt được mức độ giác ngộ tương 

đương với Chấp Kim Cang Phật. Mặc dù ông chỉ là một Phật tử tại gia với dáng 

vẻ bên ngoài, ông chấp nhận sống đời sống tự viện, và hoàn toàn vượt qua tất cả 

những luyến chấp với công việc thế tục. Vị đệ tử nổi tiếng của ông là ngài 

Milarepa. 

Thứ Bảy Là Ðại Sư Naropa (1016-1100): Một vị thầy Mật giáo người Ấn Ðộ, 

đệ tử của Tilopa, và là thầy của Mar Pa Chos Kyi. Theo truyền thuyết về cuộc 

đời của ông, thời đó ông là một học giả nổi tiếng ở Tu Viện Ðại Học Na Lan Ðà, 

nhưng ông phải rời bỏ vị trí sau khi một người đàn bà cực kỳ xấu đến vấn đạo 

ông về tinh yếu của pháp mà ông không thễ giải thích được, và người ta cho 

rằng sự xấu xí của người đàn bà chính là phản ảnh của sự kiêu ngạo và những 

cảm giác tiêu cực nơi chính ông. Sau đó người đàn bà bảo ông tìm gặp thầy 

Tilopa để học đạo, Tilopa đồng ý dạy ông sau một loạt thử thách đau đớn như ép 

dương vật giữa hai hòn đá... Sau khi đã nắm vững được giáo pháp của Tilopa, 

ông bèn truyền lại cho Mar Pa, người này mang giáo pháp ấy qua Tây Tạng và 

lập nên tông phái Kagyupa. Sáu pháp tu tập Mật giáo được ngài Naropa dạy cho 

Marpa Chogi Lodro và được vị này truyền sang Tây tạng. Những pháp tu này 

đặc biệt quan trọng đối với trường phái Kagyupa. Sáu pháp đó là: Thứ nhất, sức 



 84 

nóng, liên hệ đến việc tăng cường đưa luồng nóng bên trong đi đến khắp cơ thể 

hành giả bằng cách mường tượng lửa và mặt trời trong nhiều phần khác nhau 

của cơ thể. Thứ nhì, thân huyễn giả, một loại thực tập trong đó hành giả phát 

sinh ra một hình ảnh của một thân vi tế bao gồm những năng lượng vi tế và được 

phú cho với những phẩm chất lý tưởng của một vị Phật, như sáu Ba La Mật. Sự 

việc này cuối cùng chuyển hóa thành “thân kim cang,” biểu tượng cho trạng thái 

của Phật quả. Thứ ba, giấc mộng, hay du già trong giấc mơ nhằm huấn luyện 

hành giả kiểm soát những lôi kéo của tiến trình của giấc mộng. Thứ tư, ánh sáng 

trong suốt, dựa vào khái niệm mật chú rằng tâm là bản chất của ánh sáng trong 

suốt, và sự tu tập này liên hệ tới việc học nhận thức về tất cả mọi dáng vẻ hiện 

lên trong tâm tiêu biểu cho tác động lẫn nhau giữa sự chiếu sáng và tánh không. 

Thứ năm, thân trung ấm, trạng thái du già huấn luyện cho hành giả kiểm soát 

được trạng thái giữa sanh và từ, trong đó hành giả có một thân vi tế, phải chịu sự 

mất phương hướng và sợ hãi cảnh trí, âm thanh, và các hiện tượng thuộc về cảm 

giác khác. Một người thích nghi với loại du già này có thể hiểu được tất cả 

những sáng tạo trong tâm, và sự thực chứng này khiến hành giả có thể kiểm soát 

được tiến trình, trong đó người ta nói nó đưa ra vô số cơ hội cho sự tiến bộ thiền 

tập nếu hiểu và thực hành đúng cách. Thứ sáu, chuyển thức, trạng thái du già 

phát triển khả năng hướng tâm thức của mình vào một thân khác hay vào một 

Phật độ vào lúc lâm chung. Hành giả nào nắm vững toàn bộ kỹ thuật có thể biến 

đổi tâm của loại ánh sáng thanh tịnh vào thân của một vị Phật vào lúc lâm 

chung. 

Thứ Tám Là Ðại Sư Konchok Gyelpo (1034-1102): Vị sáng lập tu viện Sakya 

vào năm 1703. Ngài là đệ tử của nhà thông dịch Drokmi, người đã du hành đến 

Ấn Ðộ và học Phạn ngữ với Santipa. Tu viện Sakya sau này trở thành tu viện 

chính của trường phái Sakyapa của Phật giáo Tây Tạng. 

Thứ Chín Là Ðại Sư Milarepa (1040-1123): Một trong những nhân vật lớn của 

Phật giáo Tây Tạng, được đặc biệt tôn kính và được xem như là một phàm nhân 

đạt được giác ngộ Bồ Ðề chỉ trong một kiếp người, dù có gánh chịu nhiều ác 

nghiệp. Theo tiểu sử, ông và gia đình ông bị truất quyền sở hữu tài sản bởi 

những cô bác tham lam, sau khi mẹ ông bắt buộc ông phải học bùa phép ảo 

thuật. Ông ném ra một loại bùa làm hại chết nhiều người, nhưng mỉa mai cho 

ông là người cô và người bác của ông không hề hấn gì, và sau đó, quan ngại cho 

những hành động của mình sẽ làm cho ông chịu khổ đau khủng khiếp trong kiếp 

tới, nên ông tìm đến một vị thầy nhờ giúp đỡ. Cuối cùng ông tìm gặp Marpa-

Choskyi-Blo-Gros, người bắt ông phải làm một số những phép trừ ma đau đớn 

để tẩy trừ nghiệp chướng của ông và dạy cho ông một phép tu tập căn bản. Sau 

đó Marpa dạy ông về đại thủ ấn và sáu pháp “Naropa.” Tiểu sử và những bài hát 

xuất thần của ông là những tác phẩm văn học Phật giáo được phổ biến rộng rãi 

khắp vùng Hy Mã Lạp Sơn. 

Thứ Mười Là Ðại Sư Machik Lapgi Dronma (1055-1145): Một đệ tử của 

Padampa Sangye vào thế kỷ thứ 11, người nổi tiếng về việc phát triển thực tập 

“cắt đứt.” Giáo pháp này dựa trên học thuyết của Kinh Bát Nhã Ba La Mật Ða. 

và liên hệ đến việc tu tập được phác họa để hủy diệt sự chấp trước với khái niệm 

“tự ngã.” Chủ yếu của hệ thống “cắt đứt” lá quán tưởng và tưởng tượng thân 

mình bị cắt đứt và bị ăn tươi nuốt sống bởi bọn ma, mà người ta tin rằng minh 



 85 

họa sự vô thường bằng hình sẽ dẫn đến cảm giác buông bỏ vật chất. Theo truyền 

thống tiểu sử học thì Machik Lapgi Dronma sanh làm một người Nam trong một 

gia đình Bà La Môn ở Ấn Ðộ, gần xứ Ba La Niết Tư. Ông bèn cải sang đạo 

Phật, nhưng sau một cuộc tranh luận với những người Bà La Môn khác, ông bị 

thúc giục phải rời khỏi xứ. Ông bèn tự tách thức ra khỏi thân và chuyển nó qua 

thân một người nữ ở Tây Tạng, có tên là Machik Lapgi Dronma. Bà lập gia đình 

với một người tu theo Mật giáo và sau đó sanh ra ba người con trai và hai người 

con gái. Sau khi thọ giáo pháp Mật giáo với Padampa Sangye và đệ tử của ông 

là Gyodon Sonam Lama, bà dựng một túp lều ẩn cư, tại đó bà đã sống hết cuộc 

đời còn lại của mình. Bà mất năm 95 tuổi. 

Thứ Mười Một Là Ðại Sư Gampopa Sonam Rinchen (1079-1153): Ðệ tử của 

Milarepa, người trở thành Tăng sĩ sau khi vợ ông qua đời. Tên “Gampopa” chỉ 

vùng tên Gampo, nơi mà ông đã tu tập thiền định trong một vài năm. Ông cũng 

còn được biết đến với tên “Bác sĩ Takpo.” Khởi đầu ông thọ giới với một vị sư 

trong trường phái Kadampa, và sau đó ông theo học với nhiều vị thầy khác nhau, 

kể cả Milarepa. Từ Milarepa, ông nhận được những giáo huấn về “Lục Pháp 

Naropa” và đại ấn. Tuy nhiên, không giống với Milarepa, ông vẫn sống đời 

Tăng sĩ và sau khi thầy thị tịch, ông tổ chức lại truyền thống Kagyupa, phát triển 

một bộ phận của tự viện mà trước đây chủ yếu là của Mật giáo tại gia. Tác phẩm 

nổi tiếng nhất của ông là “Bảo Châu Trang Nghiêm Giải Thoát,” tổng hợp giáo 

thuyết của hai trường phái Kadampa và Kagyupa. Ngài đã viết quyển “Những 

giai đoạn của con đường,” đường tìm thấy trong Phật giáo Tây Tạng, một thí dụ 

xưa nhất là “Bảo Châu Trang Nghiêm Giải Thoát.” Lam Rim cũng là hệ thống 

thiền tập chủ yếu của trường phái Gelukpa. 

Thứ Mười Hai Là Ðại Sư Sakya Pandita Gunga Gyeltsen Bel Sangpo (1182-

1251): Một trong những nhân vật chính của trường phái Sakyapa của Phật giáo 

Tây Tạng, nổi tiếng về cả tài bác học và sự hiểu biết nhanh chóng về chánh trị. 

Trường phái Sakyapa xem ông như là hiện thân của ngài Văn Thù. Tác phẩm 

nổi tiếng nhất của ông là “Tạng Tri Thức của Sự Nhận Biết Có Giá Trị,” trong 

đó ông hệ thống hóa tư tưởng của Trần Na (Dignaga) và Pháp Xứng 

(Dharmakirti). Ông cũng là tác giả của một số tác phẩm rất phổ biến như “Kho 

Tàng Về Những lời Khuyên Hay,” và “Sự Phân Biệt Giữa Tam Nguyện.” Tác 

phẩm đầu tiên là một sưu tập 457 câu kệ gồm những lời thơ giáo huấn về tôn 

giáo, và tác phẩm thứ nhì bàn về ba loại nguyện của Phật tử: 1) Ba La Ðề Mộc 

Xoa nguyện cho chư Tăng Ni; 2) Bồ Tát nguyện; và 3) nguyện của hành giả Mật 

giáo. Ông đóng một vai trò quyết định trong lịch sử Phật giáo Tây Tạng vào năm 

1244 khi ông chấp nhận lời thỉnh cầu sang triều đình Godan Khan ở Mông Cổ. 

Sứ mạng của ông này được xem như là một sự hàng phục của Tây Tạng đối với 

Mông Cổ, nhưng theo truyền thống Phật giáo Tây Tạng, Kha Hãn Godan rất 

cảm kích Sakya Pandita đến nỗi Kha Hãn này đã cải sang đạo Phật, và phong 

cho Sakya Pandita làm giáo thọ cho nhà vua. Họ bắt đầu cái gọi là quan 

hệ      giữa “Người Bảo Trợ và Tăng già,” theo đó Kha Hãn sẽ bảo vệ Phật giáo 

Tây Tạng và dòng truyền thừa của các vị Lạt Ma Sakyapa sẽ là những vị tuyên 

úy cho triều đình Mông Cổ. Người kế thừa ông là Pakpa Lodro, kế thừa vai trò 

giáo thọ sư cho Kha Hãn Mông Cổ trong triều, và cũng là người trị vì xứ Tây 



 86 

Tạng, nhưng quyền lãnh đạo của dòng truyền thừa Sakyapa bị sút giảm khi thế 

lực Mông Cổ suy tàn vào thế kỷ thứ 14. 

Thứ Mười Ba Là Ðại Sư Chogyel Pakpa Lodro (1235-1289): Tên của một 

người cháu trai của Sakya Pandita, người kế vị của ông này như là quan nhiếp 

chính và quốc sư trong triều đình Mông Cổ. SưÏ đòi hỏi người kế thừa Sakyapa 

phải có mặt trong triều đình Mông Cổ có lẽ với ý định giữ ông ta lại đó như một 

con tin để bảo đảm rằng Tây Tạng luôn phục tùng mệnh lệnh của Mông Cổ, 

nhưng Phags pa đã lợi dụng cơ hội này để truyền giáo, và theo tường thuật thì 

chính ông đã cải đạo cho hoàng đế Khubilai Khan và hoàng hậu Chaamui qua 

đạo Phật. Ông được bổ nhậm làm “hoàng gia sư” và “quốc sư.” Phags pa và 

Khubilai đã phát triển mối giao hảo giữa người bảo trợ và quốc sư rất tốt đẹp, 

đến nỗi nhà vua sẽ bảo vệ Tây Tạng và những người truyền thừa của truyền 

thống Sakyapa, và để đổi lại những vị này sẽ tiếp tục làm quốc sư cho triều đình 

Mông Cổ. 

Thứ Mười Boán Là Ðại Sư Bu Ston (1290- 1364): Tên của một trong những 

đại sư kiêm học giả Phật giáo nổi tiếng của Phật giáo Tây Tạng trong buổi ban 

sơ, người đã viết bộ lịch sử Phật giáo rất có ảnh hưởng ở Ấn Ðộ và Tây Tạng, 

với nhan đề “Lịch Sử Phật Pháp.” Người ta tin rằng ông là tác giả kết tập bộ 

Kinh Ðiển Tây Tạng. Bộ này chia làm 2 phần: phần dịch thuật giáo pháp, và 

phần dịch thuật luận tạng. Phần dịch thuật giáo pháp gồm 108 quyển luật, kinh 

điển Ðại Thừa, và Mật chú. Phần thứ hai gồm 225 quyển bao gồm luận triết lý 

và bình luận. Bản chánh của phần kết tập này được tàng trữ trong tu viện Shalu, 

và trở thành bản gốc của bộ kinh điển Tây Tạng. 

Thứ Mười Lăm Là Ðại Sư Longchen Rabjampa (1308-1364): Tên của một 

trong những vị thầy có ảnh hưởng nhất của trường phái Nyingmapa thuộc Phật 

giáo Tây Tạng, đặc biệt quan trọng với chi phái Ðại Toàn (Dzogchen). Trong số 

những tác phẩm nổi tiếng nhất của ông là những bộ “Thất Bảo Tạng” và bộ “Tứ 

Nội Yếu.” 

Thứ Mười Sáu Là Ðại Sư Tông Khách Ba (1357-1419): Tông Khách Ba là 

một trong những nhà sư nổi tiếng nhất của Tây Tạng. Ông sanh ra tại vùng 

thung lũng Tsong Kha. Ông xuất gia với Karmapa đời thứ tư là Gyelwa 

Karmapa Rolpe Dorje (1340-1383) vào lúc mới có ba tuổi. Vào lúc 7 tuổi ông 

thọ giới Sa Di, và lấy Pháp danh là Lobsang Gragspa. Hầu hết cuộc đời ông chu 

du khắp xứ Tây Tạng, học hỏi với nhiều thầy và nhiều truyền thống khác nhau, 

tập trung vào những truyền thống triết lý được truyền lại cho Tây Tạng từ Ấn 

Ðộ cũng như kinh điển và thực tập mật chú. Ông chính là người cải cách hệ 

thống Chùa bên Tây Tạng, vị sáng lập ra tông phái áo vàng (Hoàng Giáo) hay 

trường phái Gelukpa của Phật giáo Tây Tạng. Theo Tây Vực Tân Ký thì Tông 

Khách Ba sanh năm 1417 tại Tân Ninh, tỉnh Cam Túc, tông phái của ông được 

thành lập dựa trên sự tinh chuyên giữ giới, để đối lại với sự biếng nhác của 

Hồng Giáo (phái áo đỏ). Người ta cho rằng Tông Khách Ba là hậu thân của Văn 

Thù; người khác lại cho rằng ông là hậu thân của Ðức Phật A Di Ðà. Ông nổi 

tiếng về văn hóa toàn vùng Tây Tạng như là một học giả tài ba, một thiền 

sư  chứng đắc và một triết gia lỗi lạc. Những tác phẩm do ông viết ra trải đầy 

trong 12 tạng kinh của Tây Tạng. Ngài chủ trì “Ðại Lễ Cầu Nguyện” đầu tiên, 

một trong những lễ hội hàng năm quan trọng của Phật giáo Tây Tạng, được khởi 



 87 

đầu bởi Tông Khách Ba vào năm 1409. Lễ hội được tổ chức hàng năm, và bắt 

đầu với Tết Nguyên Ðán Tây Tạng. Lễ hội có liên hệ đến cả tăng lẫn tục với 

nhiều sinh hoạt tôn giáo như cầu nguyện, lễ bái, và thuyết pháp cho đại chúng 

bởi những thầy Phật giáo. 

Thứ Mười Bảy Là Ðại Sư Yonden Gyatso (1589-1617): Ðức Ðạt Lai Lạt Ma 

đời thứ tư, cháu cố của nhà lãnh đạo Mông Cổ Altan Khan, người mà sự được 

thừa nhận như vị Ðạt Lai Lạt Ma là một yếu tố quan trọng trong việc tạo ra mối 

quan hệ chặt chẽ giữa Mông Cổ và Giáo Hội Gelukpa ở Tây Tạng. Ðiều này dẫn 

đến việc đưa Ðức Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ năm, Ngawang Lobsang Gyatso, lên 

ngôi vị cai trị thế quyền ở Tây Tạng với sự trợ giúp của quân đội Mông Cổ. 

Thứ Mười Tám Là Ðại Sư Ngawang Losang Gyatso (1617-1682): Vị Ðạt Lai 

Lạt Ma đời thứ năm, được biết tới như là “Vị Thứ Năm Vĩ Ðại” chẳng những vì 

những thành tựu của Ngài mà còn là một thiền sư và một nhà cai trị vĩ đại nữa. 

Với sự trợ giúp của các lực lượng Mông Cổ, ngài lên cầm quyền vào năm 1642, 

và trong những thập niên sau đó ngài đã lần đầu tiên hợp nhất được ba tỉnh 

(Trung, Nam và Tây của Tây Tạng) dưới một nhà lãnh đạo duy nhất từ sau khi 

vua Lang Darma bị ám sát vào năm 842. Dưới thời của ngài, ngài đã cho xây 

dựng cung điện Potala, nhưng ngài thị tịch trước khi cung điện hoàn thành. Tuy 

nhiên, thủ tướng chính phủ Sangie Gyatso sợ rằng tin ngài thị tịch sẽ làm trì 

hoản việc xây cất, nên đã dấu nhẹm tin này đến năm bảy năm sau, và loan báo 

rằng ngài đang nhập thất thiền định. Những vị Ðạt Lai Lạt Ma kế tục vẫn cai trị 

đất nước Tây Tạng cho đến khi Trung Quốc xâm chiếm đất nước này vào thập 

niên 1950s, bắt buộc vị Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 14 phải lưu vong. 

Thứ Mười Chín Là Ðại Sư Dorje Shukden: Tên của ngài có nghĩa là “Kim 

Cang Dũng Mãnh.” Ðây là một vị thần giám hộ của trường phái Gelukpa của 

Phật giáo Tây Tạng, người ta nói ngài là tái sanh của Drakpa Gyeltsen, người 

được thừa nhận là tái sanh lần thứ ba của Ban Thiền Lạt Ma Sonam Drakpa, 

ngài là vị đã viết sách giáo khoa cho Viện Ðại Học Tự Viện Drebung Loseling. 

Theo huyền thoại của vị thần này thì Drakpa Gyeltsen là đối thủ của vị Ðạt Lai 

Lạt Ma đời thứ năm là Ngawang Losang Gyatso, và những người ủng hộ đức 

Ðạt Lai Lạt Ma cố gắng sát hại ngài bên cạnh việc loan truyền những tin đồn 

xấu ác về ngài. Cuối cùng ngài cảm thấy mệt mỏi về việc này và quyết định tự 

kết liễu đời mình bằng cách nhét đầy miệng chiếc khăn để làm nghi lễ cho đến 

khi ngộp thở. Chiếc khăn ấy đã được trao cho ngài bởi vị Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 

5 theo sau cuộc tranh luận giữa hai người để cho thấy ngài là người thắng cuộc. 

Trước khi chết, ngài đã bảo đệ tử rằng nếu như những tin đồn về ngài mà không 

đúng sự thật thì một luồng khói đen có hình bàn tay sẽ bay lên ống khói nơi làm 

lễ trà tỳ cho ngài. Việc này được tường thuật lại là đã xảy ra, và ít lâu sau đó 

thần thức ồn ào của ngài bắt đầu khủng bố nhiều người, ngay cả đức Ðạt Lai Lạt 

Ma. Tuy nhiên, về sau này ngài làm cho người ta tin rằng ngài đã trở thành “thần 

hộ pháp,” và nhiệm vụ đặc biệt của ngài là bảo hộ trường phái Gelukpa chống 

lại kẻ thù. George Dreyfus đã tranh luận một cách thuyết phục rằng câu chuyện 

về việc chuyển hóa thành ma trả thù của ngài Drakpa Gyeltsen có lẽ khởi đầu kẻ 

thù ngài dùng để phỉ báng ngài, nhưng trong thời gần đây nó đã trở thành huyền 

thoại về Dorje Shukden trong số những người hết lòng thờ phượng ngài. Vài 

trăm năm sau cái chết của ngài Drakpa Gyeltsen, thì Dorje Shukden chỉ còn là 



 88 

loại ma thứ yếu trong đền miếu của trường phái Gelukpa, nhưng theo Rinpoche 

Pabongka và đệ tử của ông là Rinpoche Trijang ngài đã vượt lên chiếm vị trí của 

một thần hộ pháp chính yếu. Ngài thường được họa có vẻ mặt dễ sợ, với một 

vòng kiềng làm bằng sọ người cũng như những đồ trang sức ghê sợ khác, bao 

bọc quanh ngài là lửa. Ngài có liên hệ với chủ nghĩa môn phái, và theo sau một 

giấc mơ trong đó ngài nhìn thấy Dorje Shukden đang đánh với Nechung, vị thần 

hộ pháp chính của chánh phủ Tây Tạng, đức Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 14 ban 

hành ngay một đạo luật hối thúc người Tây Tạng hãy ngừng ngay việc thờ 

phượng vị thần này. Dorje Shukden đã trở nên phổ cập rộng rãi trong số các vị 

Lạt Ma trong truyền thống Gelukpa trong thế kỷ 20, nhưng theo sau sự tuyên bố 

của Ðức Ðạt Lai Lạt Ma, hầu hết truyền thống Gelukpa đều công khai chối bỏ 

việc thờ phượng vị thần này. Tuy nhiên, một ngoại lệ quan trọng là việc lên 

tiếng của Geshe Kelsang Gyatso, người sáng lập ra trường phái Kadampa mới. 

Ông đã công khai chối bỏ quyết định của đức Ðạt Lai Lạt Ma, ông và đệ tử của 

mình tố cáo đức Ðạt Lai Lạt Ma đã vi phạm đến tự do tôn giáo của họ. Cuộc 

tranh luận này tủa ra quá nhiều thù địch và bạo động, và khi một người ủng hộ 

nổi bật của đức Ðạt Lai Lạt Ma, vị cựu giám đốc của Học Viện Biện Chứng Phật 

Giáo ở Dharmasal cùng với hai sinh viên khác bị ám sát một cách dã man ngay 

trong chỗ cư ngụ của ông ta. Mặc dù những người ủng hộ của Dorje Shukden đã 

công khai tuyên bố rằng họ chẳng dính dáng gì trong những việc sát hại này 

cũng đưa đến những hoài nghi ngay trong giới những người thờ phụng vị thần 

này. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 89 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

Chương Mười Bốn 

  

Những Trường Phái Chính 

Trong Phật Giáo Tây Tạng 

  

Có nhiều trường phái trong Phật giáo Tây Tạng, nhưng hiện nay có bốn trường 

phái chính: Thứ Nhất Là Trường Phái Ninh Mã: Trường phái lâu đời nhất 

trong bốn trường phái của Tây Tạng. Trường phái này cho rằng nó có từ thời của 

ngài Liên Hoa Sanh, nhà du già mà theo truyền thống Tây Tạng đã giúp thành 

lập Phật giáo Tây Tạng vào thế kỷ thứ 8. tên của trường phái này dựa trên sự 

kiện là trường phái dựa vào những bản cựu dịch có từ thời cuộc truyền bá Phật 

giáo Tây Tạng lần thứ nhất. Tu tập thiền cao nhất của trường phái là 

“Dzogchen” hay là “Ðại Ba La Mật,” và trường phái có liên hệ thật mật thiết với 

trường phái “Ẩn Tạng.” Nyingmapa tin rằng những kinh văn của trường phái 



 90 

“Ẩn Tạng” đã được dấu đi bởi ngài Liên Hoa Sanh và những đệ tử của ngài, họ 

đã cất giấu những pháp chú vào nơi mà họ tin rằng đúng thời sẽ có người tìm ra. 

Nguồn chính khác của trường phái Nyingmapa là giáo pháp và sự tu tập của họ 

là giáo pháp truyền thừa, mà người ta tin rằng nó tiêu biểu cho sự truyền thừa 

không đứt đoạn từ thời Phật tổ. Không giống như những trường phái khác ở Tây 

Tạng, trường phái Nyingmapa không phát triển lãnh đạo trung ương hay tổ chức 

đẳng cấp, và thường tránh quan hệ đến chính trị. Truờng phái này sử dụng giáo 

pháp “Con đường và Kết quả.” Ðây là hệ thống thiền định làm nền tảng tu tập 

cho trường phái Sakyapa của Phật giáo Tây Tạng. Ðây là một cái nhìn toàn diện 

của việc tu tập trong Phật giáo dựa theo Mật chú Hevajra. Trong hệ thống này, 

con đường và kết quả được nối kết không thể tách rời được: kết quả gộp vào con 

đường, vì cái này dẫn tới cái kia, và con đường gộp vô kết quả, vì nó là phương 

tiện nhờ đó mà kết quả được thành đạt. Phương pháp của loại tu tập này có từ 

thời Mahasiddha Viruoa (Ðại Thành Tựu Viruoa của Ấn Ðộ). Giáo thuyết căn 

bản của hệ thống này là những văn kinh được khai triển bởi ngài Sachen Gunga 

Nyingpo. Mindroling là một trong những ngôi tịnh xá chính của trường phái 

Nyingmapa thuộc Phật giáo Tây Tạng, được ngài Terdak Lingpa sáng lập vào 

thế kỷ thứ 17 ở vùng Hlokha thuộc Tây Tạng. Ngôi tịnh xá ấy đã bị hư hại nặng 

nề hồi thời Trung Quốc mới xâm lăng và sáp nhập Tây Tạng vào xứ này, nhưng 

bây giờ đang được trùng tu lại. Một ngôi chùa Mindroling khác cũng đã được 

những người tỵ nạn Tây Tạng xây dựng tại vùng Dehra Dun thuộc Ấn Ðộ. 

Thứ Nhì Là Trường Phái Mũ Ðen: Dòng truyền thừa cổ nhất của dòng Lạt Ma 

tái sanh trong Phật giáo Tây Tạng (Kagyupa). Người ta tin rằng dòng này bắt 

nguồn từ sự hiện thân của Bồ Tát Quán Thế Âm, và thường được coi như là phái 

Lạt Ma “Mũ Ðen” vì họ đội mũ đen trong các buổi lễ đặc biệt. Trường phái Mũ 

Ðen là một trong bốn trường phái chính của Phật giáo Tây Tạng, được sáng lập 

bởi ngài Tusum Khyenpa, người mà về sau này người ta công nhận là vị rGyal 

Ba Karmapa đời thứ nhất. Trường phái này thường được biết tới như là “trường 

phái mũ đen” vì trong các buổi lễ vị rGyal Ba Karmapa đội nón đen, và người ta 

tin rằng khi ngài đội nón đen thì ngài hiện ra chân tánh của Phật Quán Thế Âm 

Bồ Tát, vị mà ngài được coi như là hiện thân. Trụ sở chánh của trường phái là tu 

viện Tsurpu ở Tây Tạng. Vị rGyal Ba Karmapa đời thứ 16 là Rangjung Rikbe 

Dorje, rời bỏ Tây Tạng qua Ấn Ðộ theo sau cuộc xâm lăng và sáp nhập Tây 

Tạng của Trung Hoa vào năm 1959, và vào năm 1966 ngài thành lập Tu Viện 

Rumtek ở Sikkim, bây giờ thì tu viện này là trụ sở chính của trường phái. 

Trường phái Karma-Kagyupa có một số dòng tái sanh quan trọng bên cạnh 

rGyal Ba Karmapa, gồm Shammar Rinpoche, Gyeltsap Rinpoche, và Tai Situ 

Rinpoche. Về sau này trường phái Jonangpa, một trường phái Phật giáo Tây 

Tạng đã sản sanh ra một số học giả có ảnh hưởng, nhưng đã bị Ðức Ðạt Lai Lạt 

Ma đời thứ năm là Ngawang Losang Gyatso đàn áp vào thế kỷ thứ 17. Vị nổi 

tiếng nhất của trường phái này là Dolpopa Sherap Gyeltsen, và truyền thống 

cũng bao gồm cả các vị khác như Barawa Gieltsen Belsang (1310-1391), 

Tangdong Gielpo (1385-1464), và Taranatha (1575-1634). Trường phái này nổi 

tiếng nhất về cách diễn giảng tích cực về học thuyết “Như Lai Tạng,” được 

người ta nhận biết như là bản thể được thực chứng qua tu tập thiền định. Quan 

điểm này được dùng để chỉ cho “Tánh không khác,” và được dựa theo Mật giáo 



 91 

Kalacakra. Ðức Ðạt Lai Lạt Ma thì xem đây như một quyển sách giả trá khó dấu 

được ai về một cái “ngã” căn nguyên không thay đổi và không nhiễm ô, nên 

ngài đã ban hành một đạo dụ ra lệnh tiêu hủy tự viện Jonangpa hoặc bị áp lực 

phải chuyển qua truyền thống Gelukpa, và tất cả những sách vở của trường phái 

này phải bị đốt toàn bộ. Vài học giả đương thời nghi ngờ rằng những lý do phía 

sau sự đàn áp này phải là lý do chính trị hơn là giáo lý, từ khi Jonangpo được 

đứng dưới hệ thống của Karma Kagyupa, vị này đã đấu tranh chống lại những 

mất mát mà Ðức Ðạt Lai Lạt Ma đã áp đặt cho mục đích kiểm soát chánh trị ở 

Tây tạng. Mặc dầu có những ngược đãi, nhiều người trong truyền thống này đã 

tranh đấu để sống còn và giáo thuyết gzhan stong vẫn còn là giáo thuyết có ảnh 

hưởng trong Phật giáo Tây Tạng, đặc biệt là trong truyền thống Rime hay phong 

trào “Không Môn Phái.” Vị Lạt Ma đời thứ 1 là Tusum Khyenpa (1110-1193). 

Vị Lạt Ma đời thứ 16 là Rangjung Rikpe Dorje (1924-1981), là một trong những 

vị thầy có ảnh hưởng lớn nhất của Tây Tạng vào thế kỷ 20. Ngài du hành khắp 

nơi và thiết lập một số trung tâm Phật giáo Tây tạng khắp nơi trên thế giới, bao 

gồm trụ sở chính của dòng là Tu Viện Rimtek tại Sikkim. Hiện có sự tranh cãi 

dữ dội về việc kế thừa vị Lạt Ma đời thứ 16. Hiện tại Rinpoche Shamar và 

những người ủng hộ ông ta cho rằng cậu bé tên Tenzin Khyentse (1982 -) mới 

đích thực là vị tái sanh, trong khi Rinpoche Tai Situ và những người ủng hộ ông 

ta lại cho rằng cậu bé Tây Tạng tên Urgyen Tinley (1985 -) mới thật sự là vị tái 

sanh. Rinpoche Tai Situ và nhóm của ông ta đã đưa cậu bé Urgyen Tinley lên 

ngai vị tại tu viện Tsurpu vào năm 1992 và đã được Ðức Ðạt Lai Lạt Ma phê 

chuẩn, nhưng nhóm của Rinpoche Shamar vẫn tiếp tục bác bỏ sự lên ngôi vị và 

được phê chuẩn này. Việc này được vua nhà Nguyên ban cho vị Lạt Ma đời thứ 

5 là KarmapaTeshin Shekpa (1384-1415), khi nhà vua nằm mộng thấy 100.000 

nữ quỷ bay bồng bềnh trên đầu của Teshin Shekpa. Người đứng đầu phái 

Karma-Kagyu được xem là người có hoạt động của Phật. Uy quyền tâm linh của 

phái Karma-Kagyu, thuộc dòng Tulku xưa nhất của Phật giáo Tây Tạng. Người 

nầy cũng được dân Tây Tạng tin tưởng là một hiện thân của Quán Thế Âm. 

Dòng nầy kéo dài hơn 800 năm. Từ đầu thế kỷ thứ XII đến nay có 16 vị 

Karmapa: 1) Karmapa Dusum Khyenpa (1110-1193), 2) Karmapa Karma Pakshi 

(1204-1283), 3) Karmapa Rangjung Dorje (1284-1339), 4) Karmapa Rolpe 

Dorje (1340-1383), 5) Karmapa Deshin Shegpa (1384-1415), 6) Karmapa 

Tongwa Donden (1416-1453), 7) Karmapa Chodrag Gyatsho (1454-1506), 8) 

Karmapa Mikyo Dorje (1507-1554), 9) Karmapa Wangchuk Dorje (1556-1603), 

10) Karmapa Choyng Dorje (1604-1674), 11) Karmapa Yehse Dorje (1676-

1702), 12) Karmapa Changchub Dorje (1703-1732), 13) Karmapa Dudul Dorje 

(1733-1797), 14) Karmapa Thegchog Dorje (1798-1868), 15) Karmapa Khachab 

Dorje (1871-1922), 16) Karmapa Rigpe Dorje (1924-1982). 

Thứ Ba Là Trường Phái Ðất Xám: Sakyapa là từ ngữ Tây Tạng có nghĩa là 

“Trường phái Ðất Xám.” Trường phái Ðất Xám lấy tên từ màu đất ở nơi tu viện 

đầu tiên của trường phái trước đây xây dựng vào năm 1071, hiện nay là Sa-skya. 

Phái Sa-skya-pa lại càng gần gũi với trường phái cổ Rnin-ma-pa hơn là Bkah-

rgyud-pa, các tu sĩ của giáo phái nầy không còn độc thân nữa. Ðây là một trong 

ba trường phái mới của Phật giáo Tây Tạng. Trường phái này có từ thời của 

Mahasiddha Virupa, người mà trường phái xem như là người đầu tiên đã truyền 



 92 

giáo pháp đặc sắc về “Lamdre” hay giáo pháp dạy về “Con đường và Kết quả.” 

Trường phái mang tên từ nơi mà tu viện đầu tiên của nó được thiết lập, vùng gọi 

là “Sakya” trong tỉnh Tsang. Tu viện ấy do ngài Gonchok Gyelpo đã sáng lập 

năm 1073, và nhiều thế kỷ về sau này nó phát triển thành ra cơ sở tự viện chính 

ở Tây Tạng. Sự tu tập thiền định chính của trường phái là “Lam Bras,” tức là 

một hệ thống toàn diện có thứ tự về con đường đi đến Phật quả, tiến triển qua 

những giai đoạn, mỗi giai đoạn đòi hỏi phải hoàn tất thành công giai đoạn trước. 

Giáo thuyết và tu tập của trường phái này dựa vào Hevajra-Tantra, đặc biệt giáo 

thuyết ấy nhấn mạnh đến việc không thể tách rời sanh tử ra khỏi niết bàn. Giáo 

chủ của giáo phái này là Sakya Trinzin hay “Người giữ Ngai” của truyền thống 

Sakya, phải là thành viên của gia đình “Khon.” Giáo phái nầy là sự tổng hợp 

giữa Mật tông cũ và mới, trên cơ sở triết lý Trung Luận của ngài Long Thọ và 

đã phát triển thành một hệ phái mạnh mẽ trước khi có sự nổi lên của trường phái 

Tông Khách Ba. Những người Sa-skya rất say mê học hỏi và đã tỏ ra là những 

nhà hoằng pháp tài ba khi họ có dịp tiếp xúc với các hoàng đế Mông Cổ trong 

thế kỷ thứ 13. Một trong những đạo sư tài giỏi của Sa-skya là Hphags-pa đã trở 

thành người bảo trợ tinh thần của hoàng tử Khubilai nước Mông Cổ. Ông hoàng 

nầy lên ngôi hoàng đế Trung Hoa, bèn trao chủ quyền của miền trung Tây Tạng 

cho vị Ðại Tăng của Sa-skya (1270). Ðây là sự mở đầu cho một kỷ nguyên cai 

trị bằng thần quyền ở Tây Tạng. Bu-ston (1290-1364), một nhà bình giải nổi 

tiếng đối với các luận thư căn bản Phật giáo, một sử gia uy tín, một nhà sưu tập 

các bản dịch Tây Tạng về những tác phẩm Phật học. Ông sắp xếp các tác phẩm 

nầy một cách có hệ thống thành hai nhóm bao quát gọi là “Lời Của Ðức Phật” 

gồm 100 cuốn và Luận Thuyết gồm 225 cuốn. Ðây là bộ kinh điển Phật giáo còn 

lưu lại cho chúng ta đến ngày nay. Taranatha, sinh năm 1573, sử gia và là tác giả 

Tây Tạng, cũng thuộc về một hệ phái có tên là Jonang vốn là một chi nhánh của 

phái Sa-skya-pa. 

Thứ Tư Là Trường Phái Hoàng Mạo Giáo (Trường Phái Mũ Vàng): Hoàng 

Mạo Giáo (Gelugpa) là tên của một tông phái thuộc Lạt Ma Giáo, mặc toàn đồ 

vàng, được Ðại Sư Tông-Khách-Ba sáng lập năm 1417, sau khi lật đổ Hồng 

Mạo Giáo, tức giáo phái mặc toàn màu đỏ. Hoàng Giáo được tìm thấy phần lớn 

ở Tây Tạng và Mông Cổ. Với sự xuất hiện của nhà cải cách vĩ đại Tông Khách 

Ba, sinh năm 1358 tại tỉnh Amdo, có thể nói đây là một kỷ nguyên mới của Phật 

giáo Tây Tạng. Với tài tổ chức xuất sắc và trí thông minh tuyệt vời, ông đã tự 

đặt ra cho mình nhiệm vụ xóa bỏ tất cả mọi điều lệch lạc và mê tín dị đoan, xây 

dựng một Tăng đoàn mạnh mẽ, dựa trên một tri thức vững vàng, giới luật và sự 

độc thân, những người nầy đã được mang tên là “Trường Phái Ðạo Ðức” (Dge-

lugs-pa), theo cách gọi của dân chúng là phái Mũ Vàng. Năm 1408, Tông-

Khách-Ba dựng lập tu viện Ganden ở một nơi không xa Lhasa, ông làm việc tại 

đây và qua đời năm 1419. Phái Mũ Vàng (Dge-lugs-pa) được các tù trưởng 

Mông Cổ quý trọng, xem như những vị lãnh đạo tinh thần, và sau đó, như là 

những viên chức cầm quyền thế tục tại Tây Tạng. Khi vua Mông Cổ là Altan 

Khan gặp người đứng đầu thứ ba của giáo phái nầy là Bsod-nams-rgya-mtso 

(1546-1587) thì nhà vua tin chắc rằng cả hai người họ vốn đã từng là đạo sư 

Hphags-pa và đệ tử của ông là hoàng đế Khubilai Khan, theo thứ tự trong tiền 

kiếp, nên nhà vua đã lập tức công nhận Bsod-nams-rgya-mtso đích thực là vị 



 93 

Ðạt Lai. Từ đó về sau, tất cả các vị đứng đầu giáo phái nầy đều được công nhận 

là Ðạt Lai Lạt Ma. Lạt Ma Giáo được các học giả Tây phương dùng để diễn tả 

một hình thức của một tông phái vượt trội của Phật giáo Tây Tạng và vùng Hy 

Mã Lạp Sơn. Tuy nhiên, hình thức này thường bị các hành giả của truyền thống 

chối bỏ, vì từ này thường ám chỉ một khái niệm rằng Phật giáo Tây Tạng không 

phải là chân giáo, mà là một tôn giáo thấp hèn đã đi sai đường trong đó Tăng 

chúng thờ ngẫu tượng và bùa phép. Người ta ít thấy nó được dùng trong các ấn 

bản mới về Phật giáo Tây Tạng. Lạt Ma Giáo phần lớn tìm thấy ở Tây Tạng, 

Mông Cổ, và một vài nước nhỏ ở vùng Hy Mã Lạp Sơn. Tại Tây Tạng có hai 

trường phái, cựu phái mặc áo đỏ, và tân phái mặc áo vàng do ngài Tông Khách 

Ba sáng lập vào thế kỷ thứ 15. Những vị lãnh tụ hai tông phái nầy là Ðạt Lai Lạt 

Ma và Ban Thiền Lạt Ma. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Mười Lăm 

  

Các Trường Phái Vẫn Còn 

Tồn Tại Tại Tây Tạng 

  

Thứ Nhất Là Lạt Ma Giáo: Từ Lạt Ma Giáo được các học giả Tây phương 

dùng để diễn tả một hình thức vượt trội của Phật giáo Tây Tạng và vùng Hy Mã 



 94 

Lạp Sơn. Tuy nhiên, hình thức này thường bị các hành giả của truyền thống chối 

bỏ, vì từ này thường ám chỉ một khái niệm rằng Phật giáo Tây Tạng không phải 

là chân giáo, mà là một tôn giáo thấp hèn đã đi sai đường trong đó Tăng chúng 

thờ ngẫu tượng và bùa phép. Người ta ít thấy nó được dùng trong các ấn bản 

mới về Phật giáo Tây Tạng. Lạt Ma Giáo phần lớn tìm thấy ở Tây Tạng, Mông 

Cổ, và một vài nước nhỏ ở vùng Hy Mã Lạp Sơn. Tại Tây Tạng có hai trường 

phái, cựu phái mặc áo đỏ, và tân phái mặc áo vàng do ngài Tông Khách Ba sáng 

lập vào thế kỷ thứ 15. Những vị lãnh tụ hai tông phái nầy là Ðạt Lai Lạt Ma và 

Ban Thiền Lạt Ma. Hiện nay Lạt Ma Giáo đang phát triển mạnh trên khắp thế 

giới Tu viện Phật giáo Tây tạng đầu tiên ở vùng Bắc Mỹ, được ngài Gelukpa 

Geshe Wanggyal của trường phái Kalmyk Mông Cổ sáng lập tại Freewood 

Acres, NJ., Hoa Kỳ. 

a) Hắc Mạo Giáo: Dòng truyền thừa cổ nhất của dòng Lạt Ma tái sanh trong 

Phật giáo Tây Tạng, được sáng lập bởi ngài Tusum Khyenpa, người mà về sau 

này người ta công nhận là vị rGyal Ba Karmapa đời thứ nhất. Trường phái này 

thường được biết tới như là “trường phái mũ đen” vì trong các buổi lễ vị rGyal 

Ba Karmapa đội nón đen, và người ta tin rằng khi ngài đội nón đen thì ngài hiện 

ra chân tánh của Phật Quán Thế Âm Bồ Tát, vị mà ngài được coi như là hiện 

thân. Người ta tin rằng dòng Gyelwa Karmapa bắt nguồn từ sự hiện thân của Bồ 

Tát Quán Thế Âm, và thường được coi như là phái Lạt Ma “Mũ Ðen” vì họ đội 

mũ đen trong các buổi lễ đặc biệt. Việc này được vua nhà Nguyên ban cho vị 

Lạt Ma đời thứ 5 là KarmapaTeshin Shekpa (1384-1415), khi nhà vua nằm 

mộng thấy 100.000 nữ quỷ bay bồng bềnh trên đầu của Teshin Shekpa. Vị Lạt 

Ma đời thứ 1 là Tusum Khyenpa (1110-1193). Vị Lạt Ma đời thứ 16 là 

Rangjung Rikpe Dorje (1924-1981), là một trong những vị thầy có ảnh hưởng 

lớn nhất của Tây Tạng vào thế kỷ 20. Ngài du hành khắp nơi và thiết lập một số 

trung tâm Phật giáo Tây tạng khắp nơi trên thế giới, bao gồm trụ sở chính của 

dòng là Tu Viện Rimtek tại Sikkim. Hiện có sự tranh cãi dữ dội về việc kế thừa 

vị Lạt Ma đời thứ 16. Hiện tại Rinpoche Shamar và những người ủng hộ ông ta 

cho rằng cậu bé tên Tenzin Khyentse (1982 -) mới đích thực là vị tái sanh, trong 

khi Rinpoche Tai Situ và những người ủng hộ ông ta lại cho rằng cậu bé Tây 

Tạng tên Urgyen Tinley (1985 -) mới thật sự là vị tái sanh. Rinpoche Tai Situ và 

nhóm của ông ta đã đưa cậu bé Urgyen Tinley lên ngai vị tại tu viện Tsurpu vào 

năm 1992 và đã được Ðức Ðạt Lai Lạt Ma phê chuẩn, nhưng nhóm của 

Rinpoche Shamar vẫn tiếp tục bác bỏ sự lên ngôi vị và được phê chuẩn này. Tín 

đồ của trường phái nầy tin rằng các vị “Karmapa” là những người có hoạt động 

của Phật với uy quyền tâm linh của phái Karma-Kagyu, thuộc dòng Tulku xưa 

nhất của Phật giáo Tây Tạng. Người nầy cũng được dân Tây Tạng tin tưởng là 

một hiện thân của Quán Thế Âm. Dòng nầy kéo dài hơn 800 năm với sự truyền 

thừa của các vị sau đây: i) Karmapa Dusum Khyenpa (1110-1193), ii)Karmapa 

Karma Pakshi (1204-1283), iii)    Karmapa Rangjung Dorje (1284-1339), 

iv)Karmapa Rolpe Dorje (1340-1383), v)Karmapa Deshin Shegpa (1384-1415), 

vi) Karmapa Tongwa Donden (1416-1453), vii)Karmapa Chodrag Gyatsho 

(1454-1506), viii)Karmapa Mikyo Dorje (1507-1554), ix)Karmapa Wangchuk 

Dorje (1556-1603), x)               Karmapa Choyng Dorje (1604-1674), 

xi)  Karmapa Yehse Dorje (1676-1702), xii)Karmapa Changchub Dorje (1703-



 95 

1732), xiii)Karmapa Dudul Dorje (1733-1797), xiv)Karmapa Thegchog Dorje 

(1798-1868), xv)Karmapa Khachab Dorje (1871-1922), xvi)Karmapa Rigpe 

Dorje (1924-1982). 

b) Hồng Mạo Giáo: Phái Lạt Ma Mũ Ðỏ là một trong dòng hiện thân của phái 

Karma Kagyupa của Phật giáo Tây Tạng. Phái này bắt nguồn với dòng Drakpa 

Sengge, nhưng lại va chạm với chính quyền Tây Tạng thời đó vì vị Shamar 

Rinpoche đời thứ tám bị coi là có tội về âm mưu với quân đội Gurkha đã xâm 

lăng Tây Tạng và phá hoại tu viện Tashilhunpo. Sau đó ông ta tự vận vào năm 

1792, hay là bị chính phủ sát hại nhưng dàn cảnh giống như một vụ tự tử, và từ 

đó bị chính thức cấm không cho tái hiện thân nữa. Dù có sự cấm đoán này, 

nhưng hội viên trong dòng này vẫn luôn được bí mật thừa nhận cho đến khi 

được công khai an toàn. Vị truyền thừa thứ 13 sanh năm 1952 tại Derge, trong 

tỉnh Khams của Tây Tạng. Ngài được thừa nhận vào lúc 9 tuổi bởi Gielwa 

Karmapa đời thứ 16 và Ðức Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 14, và ngài đăng quang vào 

năm 1964 tại tu viện Rumtek trong tỉnh Sikkim. Cũng như người tiền nhiệm 

ngài cũng có sự khác biệt với chính phủ lưu vong Tây Tạng, chủ yếu là về vấn 

đề sự truyền thừa của vị Gyelwa Karmapa đời thứ 16. Vị Shamar Rinpoche hiện 

tại ủng hộ ứng viên tại trung tâm của ông ở Tân Ðề Li, nhưng các vị chủ xứ 

khác trong dòng, cũng như đức Ðạt Lai Lạt Ma ủng hộ ứng viên khác. c) Hoàng 

Mạo Giáo: Một tông phái thuộc Lạt Ma Giáo, mặc toàn đồ vàng, được Ðại Sư 

Tông-Khách-Ba sáng lập năm 1417, sau khi lật đổ Hồng Mạo Giáo, tức giáo 

phái mặc toàn màu đỏ. Hoàng Giáo được tìm thấy phần lớn ở Tây Tạng và 

Mông Cổ. 

Thứ Nhì Là Không Môn Phái Shentong: Giáo thuyết đặc biệt liên hệ với một 

số dòng truyền thừa trong các truyền thống Kagyupa và Nyingmapa của Phật 

giáo Tây Tạng. Giáo thuyết này được Jo Nang Pa sect nối kết lại với nhau để 

làm thành thực thể tích cực của Như Lai Tạng, được biết như là Phật tánh được 

hiển hiện qua thiền tập. Tuy nhiên, giáo thuyết này không phải là mới được phát 

triển đây, mà nó là bản chất hiện hữu thực sự của Như Lai Tạng Thức, và nó có 

đặc tánh vi tế, không diễn tả được, thường hằng, và vượt ra ngoài sự nắm bắt 

của tư tưởng ý niệm. Người ta nói nó là cốt lõi chiếu sáng của tâm. Người ta 

thường ví nó với bầu trời, luôn luôn như vậy, dù rằng nó có thể tạm thời bị mây 

che. Tương tự, bản chất của tâm bị che khuất bởi những phiền não tình cờ, 

nhưng những thứ này không bao giờ ảnh hưởng được bản chất căn bản ấy. Vào 

thế kỷ thứ 17, luận cứ này bị trường phái Gelukpa tấn công, và Ðức Ðạt Lai Lạt 

Ma đời thứ 5 đã đàn áp trường phái Jo Nang Pa cũng như ra lệnh đốt tất cả sách 

vở của trường phái này. Dù có nhiều chống đối, giáo thuyết Shentong vẫn tiếp 

tục là giáo thuyết phổ biến rộng rãi trong số nhiều dòng truyền thừa thời đó, đặc 

biệt là những truyền thống có liên hệ tới phong trào “Không Môn Phái.” Trường 

phái nầy đã sản sanh ra một số học giả có ảnh hưởng, vị nổi tiếng nhất của 

trường phái này là Dolpopa Sherap Gyeltsen, và truyền thống cũng bao gồm cả 

các vị khác như Barawa Gieltsen Belsang (1310-1391), Tangdong Gielpo (1385-

1464), và Taranatha (1575-1634). Trường phái này nổi tiếng nhất về cách diễn 

giảng tích cực về học thuyết “Như Lai Tạng,” được người ta nhận biết như là 

bản thể được thực chứng qua tu tập thiền định. Quan điểm này được dùng để chỉ 

cho “Tánh không khác,” và được dựa theo Mật giáo Kalacakra. Ðức Ðạt Lai Lạt 



 96 

Ma thì xem đây như một quyển sách giả trá khó dấu được ai về một cái “ngã” 

căn nguyên không thay đổi và không nhiễm ô, nên ngài đã ban hành một đạo dụ 

ra lệnh tiêu hủy tự viện Jonangpa hoặc bị áp lực phải chuyển qua truyền thống 

Gelukpa, và tất cả những sách vở của trường phái này phải bị đốt toàn bộ. Vài 

học giả đương thời nghi ngờ rằng những lý do phía sau sự đàn áp này phải là lý 

do chính trị hơn là giáo lý, từ khi Jonangpo được đứng dưới hệ thống của Karma 

Kagyupa, vị này đã đấu tranh chống lại những mất mát mà Ðức Ðạt Lai Lạt Ma 

đã áp đặt cho mục đích kiểm soát chánh trị ở Tây tạng. Mặc dầu có những 

ngược đãi, nhiều người trong truyền thống này đã tranh đấu để sống còn  và giáo 

thuyết gzhan stong vẫn còn là giáo thuyết có ảnh hưởng trong Phật giáo Tây 

Tạng, đặc biệt là trong truyền thống Rime hay phong trào “Không Môn Phái”. 

Thứ Ba Là Truyền Thống Mới Của A Ðể Sa Và Tông Khách Ba: Tổ chức 

quốc tế được ngài Geshe Kelsang Gyatso sáng lập, trụ sở đặt tại Anh quốc. 

Nhóm này không được chính phủ lưu vong Tây Tạng và Ðức Ðạt Lai Lạt Ma hỗ 

trợ, chủ yếu vì tổ chức này cứ khăng khăng đòi làm lành và thờ phụng thần giám 

hộ Dorje Shukden, người mà theo thần thoại Phật giáo Tây Tạng là một vị thần 

hộ pháp dữ dằn, tự nguyện bảo vệ trường phái Gelukpa chống lại kẻ thù. Ðức 

Ðạt Lai Lạt Ma đã đặt những tu tập liên hệ tới Dorje Shunkden ra ngoài vòng 

pháp luật vì vị hộ pháp có liên hệ với chủ nghĩa bè phái, nhưng tổ chức NKT 

tuyên bố rằng việc cấm cản này vi phạm đến tự do tôn giáo. Việc lựa chọn tên 

“New Kadampa Tradition” cho thấy rằng nhóm này tự xem mình là kế tục dòng 

truyền thừa của A Ðể Sa và Tông Khách Ba. Nhóm NKT được mô tả như là 

chính phủ chính thống vì tổ chức này tin rằng toàn bộ trường phái Gelukpa đã bị 

lạc hướng khỏi giáo lý của Tông Khách Ba, và NKT tuyên bố vẫn giữ được hình 

thức thanh tịnh của truyền thống. Tổ chức có một nhà xuất bản tên là Tharpa 

Publications, xuất bản sách của Kelsang Gyatso. 

Thứ Tư Là Trường Phái Nyingmapa: Trường phái lâu đời nhất trong bốn 

trường phái của Tây Tạng. Trường phái này cho rằng nó có từ thời của ngài Liên 

Hoa Sanh, nhà du già mà theo truyền thống Tây Tạng đã giúp thành lập Phật 

giáo Tây Tạng vào thế kỷ thứ 8. tên của trường phái này dựa trên sự kiện là 

trường phái dựa vào những bản cựu dịch có từ thời cuộc truyền bá Phật giáo Tây 

Tạng lần thứ nhất. Tu tập thiền cao nhất của trường phái là “Dzogchen” hay là 

“Ðại Ba La Mật,” và trường phái có liên hệ thật mật thiết với trường phái “Ẩn 

Tạng.” Nyingmapa tin rằng những kinh văn của trường phái “Ẩn Tạng” đã được 

dấu đi bởi ngài Liên Hoa Sanh và những đệ tử của ngài, họ đã cất giấu những 

pháp chú vào nơi mà họ tin rằng đúng thời sẽ có người tìm ra. Nguồn chính khác 

của trường phái Nyingmapa là giáo pháp và sự tu tập của họ là giáo pháp truyền 

thừa, mà người ta tin rằng nó tiêu biểu cho sự truyền thừa không đứt đoạn từ 

thời Phật tổ. Không giống như những trường phái khác ở Tây Tạng, trường phái 

Nyingmapa không phát triển lãnh đạo trung ương hay tổ chức đẳng cấp, và 

thường tránh quan hệ đến chính trị. 

  

  

  

  

  



 97 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Mười Sáu 



 98 

  

Những Vì Sao Sáng Chói 

Trên Vòm Trời Phật Giáo Tây Tạng 

  

1. Ðại Sư Pháp Xứng (530-600) 

  

Ðại Sư Pháp Xứng, một trong những triết gia lớn của Phật giáo Ðại thừa, và là 

người có ảnh hưởng rất lớn về truyền thống nhận thức luận. Pháp Xứng sanh ra 

tại làng Tirumalai trong xứ Cola, là người kế thừa của Trần Na. Thoạt tiên ông 

học lý luận học với Isvarasena, một đệ tử của ngài Trần Na. Về sau, ông đến đại 

tu viện Nalanda và trở thành đệ tử của ngài Pháp Hộ (see Dhammapala) khi ấy 

là viện trưởng và cũng là một luận sư xuất chúng của Duy Thức tông. Tiếng tăm 

của ông bị chìm vào bóng tối, nhưng Rahul Sankrityayan đã phát hiện tại Tây 

Tạng bản dịch từ nguyên bản tiếng Phạn của cuốn Lượng Thích Luận (Pramana-

vartika), tác phẩm lớn của Pháp Xứng, sau biến cố đó người ta mới biết ông đã 

từng là một trong những nhà luận lý và triết gia Phật giáo nổi tiếng và xuất 

chúng, ông cũng là nhà lãnh đạo trường phái Yogachara, đến từ Nam Ấn vào thế 

kỷ thứ VII sau Tây Lịch. Tiến sĩ Stcherbatsky xem ông như là triết gia Kant của 

Ấn Ðộ quả cũng không sai. Thậm chí các đối thủ Bà La Môn của ông cũng phải 

nhìn nhận năng lực suy luận siêu phàm của ông. Ngoài tác phẩm chính của ông 

là Pramana-vartika (Giải Thích các Tiêu Chuẩn hay Lượng Thích Luận), ông 

còn viết những tác phẩm khác như Quyết Ðịnh Theo các Tiêu Chuẩn hay Lượng 

Quyết Ðịnh Luận (Pramana-viahishchaya), bàn về những vấn đề căn bản của 

nhận thức, Nyaya-bindu, Sambandha-pariksa, Hetu-bindu, Vadanyaya và 

Samanantara-siddhi. Tất cả những tác phẩm nầy phần nhiều nói về lý thuyết tri 

thức của Phật giáo, và cho thấy bộ óc uyên bác rộng lớn với một tư duy tinh tế. 

Các tác phẩm của ngài Pháp Xứng đánh dấu tột đỉnh về nhận thức luận mà Phật 

giáo sau nầy đã đạt tới. Quan tâm chính yếu của ông là sự làm việc của tâm và 

mối quan hệ của nó với thế giới bên ngoài. Sự tập trung tư tưởng chính của ông 

là trực nghiệm và lý luận phải được dựa trên kinh nghiệm này. 

  

2. Ðại Sư Nguyệt Xứng 

  

Ðại sư Nguyệt Xứng là một trong những triết gia theo chủ trương bút chiến của 

trường phái Trung Ðạo vào thế kỷ thứ tám, ông đã có ảnh hưởng rất lớn trong 

việc truyền bá trường phái Trung Ðạo vào đất Tây Tạng. Ông tự xem mình như 

là nhà phê bình bảo vệ truyền thống giáo thuyết của Ngài Buddhspalita chống lại 

các đối thủ của nó, quan trọng hơn hết là truyền thống Bhavya và truyền thống 

Du Già được các ngài Vô Trước và Thế Thân sáng lập. Tập phê bình của ông 

trên tác phẩm Căn Bản Kệ về Trung Ðạo, có nhan đề “Minh Ngữ” đã trở thành 

tập sách giảng giải dứt khoát về Long Thọ tại Tây Tạng. Ông là một trong 

những đại biểu quan trọng nhất của trường phái Trung Quán vào thế kỷ thứ 8. 

Ông giữ một vai trò quan trọng và có ảnh hưởng rất lớn trong việc phát triển 

Trung Quán tại Tây Tạng. 

Ðại sư Nguyệt Xứng đã viết khoảng 20 bộ luận giải về Trung Quán Luận của 

ngài Long Thọ. Những tác phẩm này hiện chỉ còn được bảo tồn ở những bản 



 99 

dịch bằng tiếng Tây Tạng. Trong đó “Minh Cú Luận” của ngài là bản duy nhất 

còn tồn tại trong văn bản Bắc Phạn nguyên thủy. Dường như chính nó đã hất 

cẳng tất cả những bản chú giải khác. Nguyệt Xứng nổi tiếng vào đầu thế kỷ thứ 

7 và ngài đã viết một số tác phẩm xuất sắc. Ngài đã từng theo Liên Hoa Giác, 

một đệ tử của ngài Phật Hộ, để nghiên cứu về giáo lý Trung Quán, và có thể 

ngài cũng là đệ tử của Thanh Biện. Như đã nói, tác phẩm “Minh Cú Luận” là bộ 

luận giải do ngài viết nhằm chú giải Trung Quán Luận của ngài Long Thọ. 

Ngoài ra, “Nhập Trung Luận” và chú thích của nó chính là tác phẩm độc lập của 

ngài. Trong Minh Cú Luận ngài thường đề cập đến “Nhập trung Luận,” điều này 

cho thấy rõ rằng “Nhập trung Luận” đã được viết sớm hơn Minh Cú Luận. 

Ngoài ra, ngài còn chú giải “Thất thập tụng không tánh luận,” “Lục Thập Tụng 

Chánh Lý Luận” của ngài Long Thọ và “Tứ Bách Luận” của ngài Thánh Ðề Bà. 

Ngoài ra, còn có hai bản khái luận, đó là “Nhập trung Ðạo Bát Nhã Luận” và 

“Ngũ Uẩn Luận.” Trong tất cả các sách của ngài, hiện chỉ còn Minh Cú Luận là 

vẫn còn bản gốc, còn thì tất cả chỉ còn tồn tại qua bản dịch bằng Tạng ngữ mà 

thôi. Nguyệt Xứng đã biện hộ cho Quy Mậu Luận Chứng Phái một cách nhiệt 

liệt, hơn nữa ngài còn nêu ra rất nhiều điểm sơ hở về luận lý của Thanh Biện. 

Ngài cũng ủng hộ chủ trương quan điểm thông thường của cảm quan tri giác và 

chỉ trích học thuyết “Tự Tướng” và “Vô Phân Biệt.” Ngài cũng phê bình về 

thuyết “Vô Thức” và cho rằng ý thức mà không có đối tượng là một điều không 

thể quan niệm được. 

  

3. Ðại Sư Liên Hoa Sanh 

  

Ðại Sư Liên Hoa Sanh (nhà sư Ấn truyền giáo tại Tây Tạng), một vị thầy Mật 

giáo từ Oddiyana vào thế kỷ thứ VIII, mà bây giờ vài học giả tin là vùng Swat, 

nhưng vài học giả khác lại tin là vùng gần Ghazni, theo biên niên sử Tây Tạng 

thì ngài Liên Hoa Sanh du hành sang Tây Tạng dưới thời Trisong Detsen. Khi 

đến đó ngài đã gặp phải sức đề kháng mãnh liệt từ những người trung thành với 

giáo phái cổ của Tây Tạng là giáo phái Bon, nhưng nhờ thần lực ngài đã đánh 

bại được bọn họ. Sau đó thì Liên Hoa Sanh, Trisong Detsen, and Santaraksita 

xây dựng tự viện Phật giáo đầu tiên ở Tây Tạng mang tên là Samye vào năm 

775. Ngài được trường phái Nyingmapa của Phật giáo Tây Tạng xem như là vị 

tổ khai sơn của trường phái này, và được mọi người trong trường phái tôn kính 

như là hiện thân của Ðức Phật A Di Ðà. Cùng với đệ tử của ngài là Yeshe 

Tsogyel, ngài đã biên soạn một bộ giáo điển khổng lồ mà người ta gọi là “Ẩn 

Tạng,” và cất giấu đi. Sự cất giấu này được bảo toàn bởi mật chú mà chỉ có 

người đã thọ giới “Khai Tạng” (khám phá ra Ẩn tạng) của trường phái mới có 

thể tìm ra mà thôi. 

  

4. Ðại Sư A Ðể Sa 

  

Theo Giáo Sư Bapat trong Hai Ngàn Năm Trăm Năm Phật Giáo, tên tuổi của 

luận sư Dipankara-Srijnana được xếp hàng đầu trong số những người Ấn Ðộ đã 

hoạt động nhiệt tình để tạo cho Tây Tạng và Ấn Ðộ gần gủi nhau hơn về mặt 

văn hóa. Tại Tây Tạng, danh tiếng ông chỉ đứng sau danh tiếng của Ðức Phật và 



 100 

ngài Liên Hoa Sinh (Padmasambhava). Trong số tất cả các học giả Ấn Ðộ đến 

Tây Tạng, luận sư A Ðể Sa là một học giả có công lớn lao trong việc dịch những 

tác phẩm vô giá từ tiếng Phạn ra tiếng Tây Tạng. Thân phụ của ngài là vua 

Kalyana Sri và thân mẫu là Sri Prabhavati. Ông sinh năm 982 tại Sahor, miền 

đông Ấn Ðộ. Không xa nơi Dipankara chào đời (cung điện Kalyana Sri) là tu 

viện Vikrama, nơi mà song thân của ngài rất gắn bó. Tu viện nầy rất nổi tiếng 

vào thời đó. Năm 12 tuổi, ngài xuất gia. Song thân muốn ngài tu tại tu viện 

Vikramasila, nhưng sau lời khuyên của luận sư Jitari, ngài xin phép song thân để 

đi đến Na Lan Ðà. Tại đây ngài được thầy của trưởng tu viện là Avadhutipada 

nhận làm đệ tử. Thế là cậu bé Dipankara mười hai tuổi ở lại với Avadhutipada 

cho đến năm 18 tuổi. Trong thời gian nầy cậu đã nghiên cứu kỹ các kinh sách 

Phật giáo. Sau đó ngài trở về Vikramasila và hoàn tất việc học hành Phật pháp 

tại đây, nhưng sự khao khát về kiến thức của ngài vẫn chưa nguôi, nên ngài đi 

đến tu viện Mati ở Vajrasana và trở thành đệ tử của Mahavinayadhara 

Silaraksita, một nhà nghiên cứu sâu về luật tạng. Dipankara học về luật tạng 

trong hai năm. Do đó lúc 31 tuổi, Dipankara đã trở thành nhà tinh thông về Tam 

Tạng và Mật tông, và trở thành một học giả toàn diện. Tại Vikramasila, 

Dipankara đã gặp gỡ các học giả nổi tiếng, và có lẽ đã học được nhiều điều từ 

các môn đệ của ngài Hộ Pháp. Tuy nhiên, nỗi khao khát chu du của ông vẫn 

chưa thỏa mãn. Từ Bồ Ðề Ðạo Tràng, ngài đi đến vùng duyên hải, có lẽ là đến 

Tamralipti, nay là Tamluk, trong quận Midnapur miền tây Bengal. Ngoài ra, 

ngài còn đi đến Lộc Uyển (Sarnath), Xá Vệ (Sravasti), Câu Thi Na (Kusinara) 

cùng các thánh địa khác trước khi dong buồm đi Sumatra. Lúc Dipankara du 

hành sang Sumatra là thời vua Vijayapala đang cai trị xứ Ma Kiệt Ðà và 

Mahmud Ghaznavi đang xâm chiếm Ấn Ðộ (có lẽ vào năm 1023). Dipankara đi 

suốt 14 tháng, trong thời gian nầy, có thể ngài đã ghé thăm cả Miến Ðiện và Mã 

Lai. Ngày nay, không còn một dấu tích Phật giáo nào tại Sumatra ngoại trừ 

những đống gạch đổ nát của một vài tu viện cổ. Nhưng khi Dipankara đến đây 

thì nơi nầy đã nổi tiếng về kiến thức Phật giáo. Các tu sĩ Phật giáo nước ngoài 

trên đường đến Ấn Ðộ thường lưu lại Sumatra một thời gian để trau dồi tiếng 

Phạn. Người ta được biết điều nầy qua các bản tường thuật mà các nhà hành 

hương Trung Hoa từ bốn thế kỷ trước còn để lại. Năm 44 tuổi ngài rời khỏi 

Sumatra và quay trở về Vikramasila. Do có kiên thức và năng lực xuất chúng, 

ngài đã trở thành người đứng đầu nhóm 51 học giả và lãnh đạo 108 đền chùa tại 

đại tu viện Vikramasila. 

Cuộc sống và công việc của ngài A Ðể Sa tại Tây Tạng rất quan trọng cho sự 

phát triển Phật giáo tại nước nầy. Từ khi ông đến Tây Tạng thì Phật giáo nước 

nầy đã phát triển thành nhiều trường phái bản địa khác nhau. trong số nầy hình 

thức Phật giáo hỗn tạp và chưa cải cách ban đầu được gọi là Rnin-ma-pa hay là 

trường phái Cũ với bốn tiểu phái chính. Các tín đồ của trường phái nầy thờ cúng 

Padmasambhava, xem đây là người sáng lập và là đạo sư của họ, họ tin tưởng 

vào sự ứng nghiệm của thần linh ma quỷ, họ thường được nhận biết qua chiếc 

mũ màu đỏ. Các giáo lý cải cách của A Ðể Sa, dựa trên truyền thống Du Già do 

Di Lặc và Vô trước sáng lập, dẫn đến sự hình thành của trường phái Bkah-

gdams-pa bởi người đệ tử người Tây Tạng của ông là Hbrom-ston. Trường phái 

nầy có quan điểm tổng hợp của cả Tiểu Thừa lẫn Ðại Thừa, buộc các tu sĩ phải 



 101 

sống độc thân và không khuyến chuyện phù phép. Chính trên cơ sở của giáo lý 

nầy mà nhà cải cách vĩ đại của Tây Tạng là Tông Khách Ba vào thế kỷ thứ 14, 

đã lập nên trường phái Dge-lugs-pa, qua sự gạn lọc những nghi thức cầu kỳ của 

Bkah-gdams-pa và đang chiếm ưu thế trong Phật giáo Tây Tạng ngày nay cả về 

thế tục lẫn tâm linh, qua sự kế vị của các vị Ðạt Lai Lạt Ma (Dalai Lamas). 

  

5. Ðại Sư Milarepa (1040-1123) 

  

Một trong những nhân vật lớn của Phật giáo Tây Tạng, được đặc biệt tôn kính 

và được xem như là một phàm nhân đạt được giác ngộ Bồ Ðề chỉ trong một kiếp 

người, dù có gánh chịu nhiều ác nghiệp. Theo tiểu sử, ông và gia đình ông bị 

truất quyền sở hữu tài sản bởi những cô bác tham lam, sau khi mẹ ông bắt buộc 

ông phải học bùa phép ảo thuật. Ông ném ra một loại bùa làm hại chết nhiều 

người, nhưng mỉa mai cho ông là người cô và người bác của ông không hề hấn 

gì, và sau đó, quan ngại cho những hành động của mình sẽ làm cho ông chịu khổ 

đau khủng khiếp trong kiếp tới, nên ông tìm đến một vị thầy nhờ giúp đỡ. Cuối 

cùng ông tìm gặp Marpa-Choskyi-Blo-Gros, người bắt ông phải làm một số 

những phép trừ ma đau đớn để tẩy trừ nghiệp chướng của ông và dạy cho ông 

một phép tu tập căn bản. Sau đó Marpa dạy ông về đại thủ ấn và sáu pháp 

“Naropa.” Tiểu sử và những bài hát xuất thần của ông là những tác phẩm văn 

học Phật giáo được phổ biến rộng rãi khắp vùng Hy Mã Lạp Sơn. 

  

6. Ðại Sư Tông Khách Ba (1357-1419) 

  

Tông Khách Ba là một trong những nhà sư nổi tiếng nhất của Tây Tạng. Ông 

sanh ra tại vùng thung lũng Tsong Kha. Ông xuất gia với Karmapa đời thứ tư là 

Gyelwa Karmapa Rolpe Dorje (1340-1383) vào lúc mới có ba tuổi. Vào lúc 7 

tuổi ông thọ giới Sa Di, và lấy Pháp danh là Lobsang Gragspa. Hầu hết cuộc đời 

ông chu du khắp xứ Tây Tạng, học hỏi với nhiều thầy và nhiều truyền thống 

khác nhau, tập trung vào những truyền thống triết lý được truyền lại cho Tây 

Tạng từ Ấn Ðộ cũng như kinh điển và thực tập mật chú. Ông chính là người cải 

cách hệ thống Chùa bên Tây Tạng, vị sáng lập ra tông phái áo vàng (Hoàng 

Giáo) hay trường phái Gelukpa của Phật giáo Tây Tạng. Theo Tây Vực Tân Ký 

thì Tông Khách Ba sanh năm 1417 tại Tân Ninh, tỉnh Cam Túc, tông phái của 

ông được thành lập dựa trên sự tinh chuyên giữ giới, để đối lại với sự biếng nhác 

của Hồng Giáo (phái áo đỏ). Người ta cho rằng Tông Khách Ba là hậu thân của 

Văn Thù; người khác lại cho rằng ông là hậu thân của Ðức Phật A Di Ðà. Ông 

nổi tiếng về văn hóa toàn vùng Tây Tạng như là một học giả tài ba, một thiền sư 

chứng đắc và một triết gia lỗi lạc. Những tác phẩm do ông viết ra trải đầy trong 

12 tạng kinh của Tây Tạng. Ngài chủ trì “Ðại Lễ Cầu Nguyện” đầu tiên, một 

trong những lễ hội hàng năm quan trọng của Phật giáo Tây Tạng, được khởi đầu 

bởi Tông Khách Ba vào năm 1409. Lễ hội được tổ chức hàng năm, và bắt đầu 

với Tết Nguyên Ðán Tây Tạng. Lễ hội có liên hệ đến cả tăng lẫn tục với nhiều 

sinh hoạt tôn giáo như cầu nguyện, lễ bái, và thuyết pháp cho đại chúng bởi 

những thầy Phật giáo. 

  



 102 

7. Ðại Sư Naropa 

  

Một vị thầy Mật giáo người Ấn Ðộ, đệ tử của Tilopa, và là thầy của Mar Pa 

Chos Kyi. Theo truyền thuyết về cuộc đời của ông, thời đó ông là một học giả 

nổi tiếng ở Tu Viện Ðại Học Na Lan Ðà, nhưng ông phải rời bỏ vị trí sau khi 

một người đàn bà cực kỳ xấu đến vấn đạo ông về tinh yếu của pháp mà ông 

không thễ giải thích được, và người ta cho rằng sự xấu xí của người đàn bà 

chính là phản ảnh của sự kiêu ngạo và những cảm giác tiêu cực nơi chính ông. 

Sau đó người đàn bà bảo ông tìm gặp thầy Tilopa để học đạo, Tilopa đồng ý dạy 

ông sau một loạt thử thách đau đớn như ép dương vật giữa hai hòn đá... Sau khi 

đã nắm vững được giáo pháp của Tilopa, ông bèn truyền lại cho Mar Pa, người 

này mang giáo pháp ấy qua Tây Tạng và lập nên tông phái Kagyupa. Sáu pháp 

tu tập Mật giáo được ngài Naropa dạy cho Marpa Chogi Lodro và được vị này 

truyền sang Tây tạng. Những pháp tu này đặc biệt quan trọng đối với trường 

phái Kagyupa. Sáu pháp đó là: Thứ nhất, sức nóng, liên hệ đến việc tăng cường 

đưa luồng nóng bên trong đi đến khắp cơ thể hành giả bằng cách mường tượng 

lửa và mặt trời trong nhiều phần khác nhau của cơ thể. Thứ nhì, thân huyễn giả, 

một loại thực tập trong đó hành giả phát sinh ra một hình ảnh của một thân vi tế 

bao gồm những năng lượng vi tế và được phú cho với những phẩm chất lý tưởng 

của một vị Phật, như sáu Ba La Mật. Sự việc này cuối cùng chuyển hóa thành 

“thân kim cang,” biểu tượng cho trạng thái của Phật quả. Thứ ba, giấc mộng, 

hay du già trong giấc mơ nhằm huấn luyện hành giả kiểm soát những lôi kéo của 

tiến trình của giấc mộng. Thứ tư, ánh sáng trong suốt, dựa vào khái niệm mật 

chú rằng tâm là bản chất của ánh sáng trong suốt, và sự tu tập này liên hệ tới 

việc học nhận thức về tất cả mọi dáng vẻ hiện lên trong tâm tiêu biểu cho tác 

động lẫn nhau giữa sự chiếu sáng và tánh không. Thứ năm, thân trung ấm, trạng 

thái du già huấn luyện cho hành giả kiểm soát được trạng thái giữa sanh và từ, 

trong đó hành giả có một thân vi tế, phải chịu sự mất phương hướng và sợ hãi 

cảnh trí, âm thanh, và các hiện tượng thuộc về cảm giác khác. Một người thích 

nghi với loại du già này có thể hiểu được tất cả những sáng tạo trong tâm, và sự 

thực chứng này khiến hành giả có thể kiểm soát được tiến trình, trong đó người 

ta nói nó đưa ra vô số cơ hội cho sự tiến bộ thiền tập nếu hiểu và thực hành đúng 

cách. Thứ sáu, chuyển thức, trạng thái du già phát triển khả năng hướng tâm 

thức của mình vào một thân khác hay vào một Phật độ vào lúc lâm chung. Hành 

giả nào nắm vững toàn bộ kỹ thuật có thể biến đổi tâm của loại ánh sáng thanh 

tịnh vào thân của một vị Phật vào lúc lâm chung. 

  

8. Ðại Sư Dorje Shukden 

  

Tên của ngài có nghĩa là “Kim Cang Dũng Mãnh.” Ðây là một vị thần giám hộ 

của trường phái Gelukpa của Phật giáo Tây Tạng, người ta nói ngài là tái sanh 

của Drakpa Gyeltsen, người được thừa nhận là tái sanh lần thứ ba của Ban Thiền 

Lạt Ma Sonam Drakpa, ngài là vị đã viết sách giáo khoa cho Viện Ðại Học Tự 

Viện Drebung Loseling. Theo huyền thoại của vị thần này thì Drakpa Gyeltsen 

là đối thủ của vị Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ năm là Ngawang Losang Gyatso, và 

những người ủng hộ đức Ðạt Lai Lạt Ma cố gắng sát hại ngài bên cạnh việc loan 



 103 

truyền những tin đồn xấu ác về ngài. Cuối cùng ngài cảm thấy mệt mỏi về việc 

này và quyết định tự kết liễu đời mình bằng cách nhét đầy miệng chiếc khăn để 

làm nghi lễ cho đến khi ngộp thở. Chiếc khăn ấy đã được trao cho ngài bởi vị 

Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 5 theo sau cuộc tranh luận giữa hai người để cho thấy 

ngài là người thắng cuộc. Trước khi chết, ngài đã bảo đệ tử rằng nếu như những 

tin đồn về ngài mà không đúng sự thật thì một luồng khói đen có hình bàn tay sẽ 

bay lên ống khói nơi làm lễ trà tỳ cho ngài. Việc này được tường thuật lại là đã 

xảy ra, và ít lâu sau đó thần thức ồn ào của ngài bắt đầu khủng bố nhiều người, 

ngay cả đức Ðạt Lai Lạt Ma. Tuy nhiên, về sau này ngài làm cho người ta tin 

rằng ngài đã trở thành “thần hộ pháp,” và nhiệm vụ đặc biệt của ngài là bảo hộ 

trường phái Gelukpa chống lại kẻ thù. George Dreyfus đã tranh luận một cách 

thuyết phục rằng câu chuyện về việc chuyển hóa thành ma trả thù của ngài 

Drakpa Gyeltsen có lẽ khởi đầu kẻ thù ngài dùng để phỉ báng ngài, nhưng trong 

thời gần đây nó đã trở thành huyền thoại về Dorje Shukden trong số những 

người hết lòng thờ phượng ngài. Vài trăm năm sau cái chết của ngài Drakpa 

Gyeltsen, thì Dorje Shukden chỉ còn là loại ma thứ yếu trong đền miếu của 

trường phái Gelukpa, nhưng theo Rinpoche Pabongka và đệ tử của ông là 

Rinpoche Trijang ngài đã vượt lên chiếm vị trí của một thần hộ pháp chính 

yếu. Ngài thường được họa có vẻ mặt dễ sợ, với một vòng kiềng làm bằng sọ 

người cũng như những đồ trang sức ghê sợ khác, bao bọc quanh ngài là lửa. 

Ngài có liên hệ với chủ nghĩa môn phái, và theo sau một giấc mơ trong đó ngài 

nhìn thấy Dorje Shukden đang đánh với Nechung, vị thần hộ pháp chính của 

chánh phủ Tây Tạng, đức Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 14 ban hành ngay một đạo luật 

hối thúc người Tây Tạng hãy ngừng ngay việc thờ phượng vị thần này. Dorje 

Shukden đã trở nên phổ cập rộng rãi trong số các vị Lạt Ma trong truyền thống 

Gelukpa trong thế kỷ 20, nhưng theo sau sự tuyên bố của Ðức Ðạt Lai Lạt Ma, 

hầu hết truyền thống Gelukpa đều công khai chối bỏ việc thờ phượng vị thần 

này. Tuy nhiên, một ngoại lệ quan trọng là việc lên tiếng của Geshe Kelsang 

Gyatso, người sáng lập ra trường phái Kadampa mới. Ông đã công khai chối bỏ 

quyết định của đức Ðạt Lai Lạt Ma, ông và đệ tử của mình tố cáo đức Ðạt Lai 

Lạt Ma đã vi phạm đến tự do tôn giáo của họ. Cuộc tranh luận này tủa ra quá 

nhiều thù địch và bạo động, và khi một người ủng hộ nổi bật của đức Ðạt Lai 

Lạt Ma, vị cựu giám đốc của Học Viện Biện Chứng Phật Giáo ở Dharmasal 

cùng với hai sinh viên khác bị ám sát một cách dã man ngay trong chỗ cư ngụ 

của ông ta. Mặc dù những người ủng hộ của Dorje Shukden đã công khai tuyên 

bố rằng họ chẳng dính dáng gì trong những việc sát hại này cũng đưa đến những 

hoài nghi ngay trong giới những người thờ phụng vị thần này. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 104 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Mười Bảy 

  

Sơ Lược Về Hiển Giáo & Mật Giáo 

  

I.    Tổng Quan Về Hiển Giáo: 

Hiển Giáo dạy cho thính chúng hữu hình. Giáo thuyết mà Ðức Thích Ca thuyết 

giảng (hai bộ Kim Tạng Giới và Thai Tạng Giới của Ðức Ðại Nhật Như Lai là 

Mật giáo). Tông chỉ của Hiển giáo, đối lại với Mật giáo (trừ Chân Ngôn Tông, 

tất cả các tông phái khác đều là Hiển Tông). Trong Phật Giáo, hiển liễu nghĩa 

đối lại với mật nghĩa (lời nói văn tự có nghĩa phân minh rõ ràng). Hiển Giáo dạy 

cho thính chúng hữu hình. Kinh điển của Hiển Giáo (tất cả các tông phái Ðại 



 105 

Thừa và Tiểu Thừa đều dùng, ngoại trừ Chân Ngôn Tông). Hiển Giáo bao gồm 

tất cả giáo pháp của các tông phái, ngoại trừ giáo pháp của tông Chân 

Ngôn. Tông chỉ của Hiển giáo, đối lại với Mật giáo (trừ Chân Ngôn Tông, tất cả 

các tông phái khác đều là Hiển Tông). 

  

II.  Tổng Quan Và Ý Nghĩa Của Mật Giáo: 

Tổng Quan Và Ý Nghĩa Của Mật Giáo: Mật giáo là những lời dạy bí mật mà 

chỉ có một vài vị đặc biệt mới hiểu được. Mật giáo dạy cho thính chúng vô hình 

mà những người khác trong pháp hội chẳng thấy. Trong Phật Giáo, mật giáo dạy 

cho thính chúng vô hình mà những người khác trong pháp hội chẳng thấy. Mật 

giáo không thể hiển bày cho những ai không phù hợp với nó. Mật pháp (những 

phương pháp bí mật). Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát triển đặc biệt nơi 

Chân Ngôn tông, thờ Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và Kim Cương Giới; 

đối lại với Hiển giáo. Theo Phật Giáo, mật hạnh bắt nguồn từ thời La Hầu 

La. Theo lịch sử Phật Giáo, Mật Giáo Kết Tập hay cuộc kết tập kinh điển của Bí 

Mật bộ, gồm mật chú và tổng trì Ðà La Ni trong Kinh Ðại Thừa của các bộ Kim 

Cang và Thai Tạng giới, do ông A Nan và ngài Kim Cang Thủ Bồ Tát kết 

tập. Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối tương quan nội 

tại của thế giới bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ, 

các phương thức được Mật giáo xử dụng trong các phép quán tưởng như 

sau: Thứ Nhất Là Mạn Ðà La: Mạn Ðà La có nghĩa là “vòng tròn,” “hội,” hay 

“hình.” Có nhiều loại Mạn Ðà La, nhưng có hai thứ thông thường nhất trong 

Mật giáo: Một hình kết hợp vẽ chân dung nhiều loại khác nhau, quỷ, thần, Phật 

và Bồ Tát, biểu thị năng lực, sức mạnh và các hoạt động chung trong các hình 

vuông tròn. Ngay tại trung tâm là Phật Tỳ Lô Giá Na, vị Phật Quang Minh Biến 

Chiếu; và một lược đồ tiêu biểu vài mẫu âm thiêng liêng của tiếng Phạn gọi là 

“bija” hay “chủng tử,” tiêu biểu cho các hình tượng. Thứ Nhì Là Chơn Âm: Các 

âm thiêng liêng như âm OM chẳng hạn, được truyền từ thầy sang đệ tử trong lúc 

khải thị. Khi tâm người đệ tử đã được điều hợp đúng đắn, người ta nói là các 

chấn động của biểu tượng ngôn ngữ này cùng với sự phối hợp của nó trong tâm 

thức của người khải thị để mở tâm thức của người đệ tử đến các chiều kích cao 

hơn. Thứ Ba Là Thủ Ấn: Ðây là điệu bộ của thân thể, đặc biệt là các cử động 

tượng trưng của bàn tay, được thực hiện để trợ giúp kêu gọi những tâm thái song 

hành nhất định của chư Phật và chư Bồ Tát. Thủ Ấn là vị trí bí mật hay Ấn kết 

bằng những ngón tay. Ðây là một trong mười thủ ấn trong Phật giáo. Bàn tay trái 

đặt vào lòng, lòng bàn tay hướng lên trên; bàn tay phải hướng xuống đất, lưng 

bàn tay hướng về phía trước. Ðây là tư thế khất thực của Phật Thích Ca khi Ngài 

báo cho chúng sanh biết Ngài đã đạt được chánh đẳng chánh giác, đây cũng là 

biểu tượng cho sự vững chắc không lay chuyển của A Súc Bệ Phật. 

Ngũ Chủng Mật Pháp: Năm loại tu pháp của Mật giáo. Thứ Nhất Là Tức Tai : 

Phiến Ðể Ca hay Tịch Tai có nghĩa là dập tắt tai họa. Thứ Nhì Là Tăng ích: Bố 

Sắc Trừng Ca hay tăng vinh có nghĩa là tăng trưởng. Thứ Ba Là Ðiều phục: A 

Tỳ Già Lỗ Ca hay Ðiều phục hay hàng phục. Thứ Tư Là Câu triệu: A Yết Sa Ni 

hay nhiếp triệu có nghĩa là vời đến. Thứ Năm Là Kính ái: Phạt Thi Ca La Nã hay 

Kính ái hay Khánh ái. 

  



 106 

  

  

  

  

  

  

  

Chương Mười Tám 

  

Mật Giáo Tạp Bộ & Mật Giáo Thuần Bộ 

  

I.    Tóm Lược Về Mật Giáo Tạp Bộ: 

Phật giáo Mật tông lại chia làm hai phái:  Mật Giáo Tạp Bộ và Mật Giáo Thuần 

Bộ. Phái Mật Giáo Tạp Bộ có kinh điển được dịch rất sớm vào thế kỷ thứ 4 sau 

Tây Lịch. Cát Hữu (Srimitra) người xứ Qui-Tư, một bộ lạc da trắng, đã dịch một 

vài bản kinh sang Hán văn. Ðó là những bùa chú thường gồm có một vài mật 

chú và những bài tán thần hay thánh ở thượng giới, nhưng thật ra chúng không 

thể đuợc xem như là biểu dương cho những ước vọng cao. 

  

II.   Tóm Lược Về Mật Giáo Thuần Bộ: 

Như trên đã nói, Phật giáo Mật tông lại chia làm hai phái: Mật Giáo Tạp Bộ và 

Mật Giáo Thuần Bộ. Phái mà ta mệnh danh là Mật Giáo Thuần Bộ hay Thuần 

Mật khởi đầu với ba vị pháp sư Ấn Ðộ đến Trung Quốc vào thời nhà Ðường 

(713-765). Nói về Giới Luật Mật Tông, cũng giống như giới luật Bồ Tát, giới 

luật Mật tông cũng giúp cho chúng ta kiểm soát những hành động về thân, khẩu 

và ý. Giới luật này tập trung vào việc đoạn trừ những ảo tướng và ảo tưởng của 

vạn hữu, nhằm giúp chúng ta đạt được quả vị Bồ Ðề. Việc hành trì nghiêm nhặt 

những giới điều Mật tông thật vô cùng khó khăn. Tuy nhiên, lợi lạc đem lại do 

việc hành trì này thì vô cùng to lớn. Các giới điều Mật tông được truyền thọ qua 

những lễ quán đảnh, và chỉ có trong truyền thống Kim Cang Thừa mà thôi, cũng 

là một nhánh của Ðại Thừa. Ðể được thọ lãnh giới pháp của Mật tông thì trước 

đó chúng ta phải thọ giới quy-y và một số hay tất cả giới điều đưa đến cá nhân 

giải thoát cũng như những giới điều của Bồ Tát. Rồi chúng ta phải nguyện giữ 

những giới điều ấy cho đến khi chúng ta đạt được quả vị giác ngộ hoàn toàn. Vị 

Pháp sư đầu tiên là Thiện Vô Úy. Vị Pháp sư thứ hai là Kim Cương Trí 

(Vajrabodhi 663-723). Vị Pháp sư thứ ba là Bất Không (Amoghavajra 705-774). 

Vị Pháp sư thứ tư là Nhất Hành (I-Hsing 683-727). 

Thứ Nhất Là Thiện Vô Úy (637-735): Ông từng là một vị vua của xứ Orissa. 

Ông xuất gia làm Tăng và đến đại học Na Lan Ðà nơi Pháp Mật trụ trì. Ông 

thâm hiểu Du Già, chân ngôn, và ấn quyết, ông khởi hành đi Kasmir và Tây 

Tạng, và cuối cùng đến Trường An vào năm 716, nơi đó ông được vua Huyền 

Tôn (685-762) tiếp đón nồng hậu. Ông là người sáng lập ra Mật Tông vào 

khoảng năm 720. 

Thứ Nhì Là Kim Cang Trí: Kim Cương Trí là người Nam Ấn, học đạo tại Na 

Lan Ðà. Năm 15 tuổi ông sang Tây Ấn và học tập Nhân Minh Luận trong bốn 

năm với Pháp Xứng (Dharmakirti), nhưng trở về Na Lan Ðà để thọ đại giới. 



 107 

Trong sáu năm, ông chuyên học Luật (Vinaya) và trung Quán Luận 

(Madhyamika) với Santabodhi, ba năm kế đó ông nghiên cứu Du Già Luận 

(Yogacara) của Vô Trước, Duy Thức Luận (Vijnaptimatra) của Thế Thân và 

Biện Trung Biên Luận (Madhyanta-vibhanga) của An Huệ (Sthiramati) với 

Jinabhadra tati Ca Tỳ La Vệ, vùng Bắc Ấn. Rồi bảy năm sau nghiên cứu Kim 

Cang Ðảnh (Vajra-sekhara) và các kinh Mật giáo khác với Long Trí 

(Nagabodhi) ở Nam Ấn. Sau cùng, ông đáp thuyền theo đường Nam Hải đến 

Lạc Dương vào năm 720. Ông dịch thuật nhiều kinh điển quan trọng của Mật 

giáo, như Kim Cang Ðảnh, vân vân. Năm 741, trong lúc ở Trường An, ông được 

phép trở về Ấn Ðộ nhưng mất trên đường về Lạc Dương. 

Thứ Ba Là Bất Không (705-774): Bất Không là đệ tử xuất sắc của Kim Cương 

Trí, người Bắc Ấn, thọ Sa Di năm 15 tuổi và đến Quảng Ðông cùng với thầy, là 

người mà ông theo hầu đến tận Lạc Dương, và thọ đại giới năm 20 tuổi. Trong 

12 năm, ông thâm hiểu cả giáo tướng và sự tướng của Mật Giáo. Khi thầy mất, 

ông cùng các đệ tử cả thảy 37 người sang Tích Lan, và tìm đến Pháp sư Phổ 

Hiền (Samantabhadra) để nghiên cứu về giáo lý của kinh Kim Cang Ðảnh Du 

Già (Vajra-sekhara-yoga) và Ðại Nhật Thai Tạng (Maha-vairocana-garbha-

kosa). Ông trở về Tràng An năm 746 với một số kinh điển phong phú đó. Bất 

Không là quốc sư của ba triều vua: Huyền Tông, Túc Tông, và Ðại Tông. Ông 

dịch cả thảy 110 bộ kinh, gồm 143 quyển trong đó có bộ quan trọng nhất là Kim 

Cang Ðảnh. Ông mất năm 70 tuổi, được vua ban cho thụy hiệu Tam Tạng Ðại 

Biện Chánh Quảng Trí. 

Thứ Tư Là Nhất Hành (683-727): Nhất Hành là đệ tử của Thiện Vô Úy, tinh 

thông về Tam Luận, Thiền, Thiên Thai và lịch số, từng giúp Thiện Vô Úy dịch 

kinh Ðại Nhật. Nhờ nghe thầy giảng, Nhất Hành đã trước tác một bản sớ về 

Kinh Ðại Nhật, gọi là Ðại Nhật Kinh Sớ. Vì là một học giả uyên thâm về Thiên 

Thai giáo, nên bản sớ giải của ông được xem như chứa đựng rất nhiều giáo 

nghĩa Thiên Thai. Bản cảo lưu truyền chưa được tu chính, sau cùng được Trí 

Nghiễm, đệ tử của Thiện Vô Úy và Ôn Cổ, đệ tử của Kim Cang Trí, hiệu đính 

và đặt tựa lại là Ðại Nhật Kinh Thích Nghĩa. Ðông Mật vẫn y theo bản kinh cũ 

chưa được tu chính, trong lúc Thai Mật lại dùng bản được hiệu đính nầy. Nhất 

Hành theo học với cả hai Pháp sư Ấn Ðộ là Thiện Vô Úy và Kim Cang Trí và 

được cả hai truyền cho các nghi quỹ về Kim Cang Giới (Vajradhatu) và Thai 

Tạng Giới (Garbhadhatu), nhưng có người cho rằng ông coi Kim Cang Giới 

quan trọng hơn. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 108 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Mười Chín 

  

Tóm Lược Về Phật Giáo 

Mật Tông Tây Tạng 

  

I.    Tổng Quan Về Sự Phân Chia Tông Phái Trong Phật Giáo: 



 109 

Trường phái phát xuất từ một người theo kiến giải của mình mà giảng giải về 

giáo thuyết Phật giáo. Trường phái căn cứ theo giáo thuyết đặc biệt của mình 

hay của các trường phái đã được thừa nhận mà phán định. Hiện tại, Phật giáo có 

nhiều trường phái khác nhau, trong số này có ba trường phái lớn. Lại có những 

tông phái căn cứ theo giáo thuyết đặc biệt của mình ha y của các tông phái đã 

được thừa nhận mà phán định, như Ngài Hoằng Pháp ở Nhật Bản. Với chiều dài 

lịch sử trên 25 thế kỷ, Phật giáo có rất nhiều tông phái, sau đây là một số tông 

phái điển hình. Thứ nhất là Câu Xá Tông: Giáo điển Vi Diệu hay Câu Xá Tông 

dựa trên Vi Diệu Câu Xá Luận. Thứ nhì là Chân Ngôn Tông: Các giáo lý và 

phương pháp tu tập của tông phái Phật giáo nầy dựa trên ba phương thức quán 

tưởng: mạn đà la, mật chú, và thủ ấn. Thứ ba là Ðịa Luận Tông: Giáo điển dựa 

vào Thập Ðịa Luận của Ngài Thế Thân Bồ Tát, được Ngài Bồ Ðề Lưu Chi dịch 

sang Hoa ngữ năm 508 sau Tây Lịch, được Tông Hoa Nghiêm hấp thụ và biến 

thành giáo điển của mình. Thứ tư là Hoa Nghiêm Tông: Giáo điển dựa vào Kinh 

Hoa Nghiêm, được dịch sang Hoa ngữ năm 418. Thứ năm là Luật Tông: Giáo 

điển dựa trên Luật Tạng. Thứ sáu là Mật Tông với mật giáo. Thứ bảy là Nhiếp 

Luận Tông: Giáo điển dựa vào bộ Nhiếp Ðại Thừa Luận của Ngài Vô Trước Bồ 

Tát, được Paramartha dịch sang Hoa ngữ năm 563 sau Tây Lịch, sau được hấp 

bởi Tông Hoa Nghiêm. Thứ tám là Niết Bàn Tông: Còn được gọi là tông Thiên 

Thai. Giáo điển dựa vào Kinh Ðại Bát Niết Bàn, được Dharmaraksa dịch sang 

Hoa ngữ năm 423 sau Tây Lịch, sau nầy sáp nhập với Tông Thiên Thai vì hai 

tông phái nầy có nhiều chỗ tương đồng. Thứ chín là Pháp Tướng Tông: Giáo 

điển Du Già Sư Ðịa Luận, sau khi Ngài Huyền Trang trở về từ Ấn Ðộ với bản 

dịch bộ luận nay. Thứ mười là Tam Luận Tông: Giáo điển dựa trên Trung Quán 

Luận và Thập Nhị Môn Luận của Ngài Long Thọ, cũng như Bách Luận của 

Ngài Aryadeva. Thứ mười một là Thành Thật Tông: Giáo điển dựa trên Thành 

Thật Luận. Thứ mười hai là Thiên Thai Tông: Giáo điển dựa trên bộ Kinh Pháp 

Hoa. Ðây là sự hoàn thành của trường phái Trung Quán. Thứ mười ba là Thiền 

Tông: Sơ Tổ Trung Hoa là Ngài Bồ Ðề Ðạt Ma, nhưng Thiền Tông Trung Quốc 

đã có từ trước khi Ngài đến Trung Quốc. Thứ mười bốn là Tịnh Ðộ Tông: Giáo 

thuyết dựa trên niềm tin Ðức Phật A Di Ðà trong cõi Tây Phương Cực 

Lạc. Tông phái Phật giáo tại Ấn Ðộ bao gồm: Thứ nhất là Câu Xá Tông: Giáo 

điển Vi Diệu hay Câu Xá Tông dựa trên Vi Diệu Câu Xá Luận. Thứ nhì là Chân 

Ngôn Tông: Các giáo lý và phương pháp tu tập của tông phái Phật giáo nầy dựa 

trên ba phương thức quán tưởng: mạn đà la, mật chú, và thủ ấn. Thứ ba là Ðịa 

Luận Tông: Giáo điển dựa vào Thập Ðịa Luận của Ngài Thế Thân Bồ Tát, được 

Ngài Bồ Ðề Lưu Chi dịch sang Hoa ngữ năm 508 sau Tây Lịch, được Tông Hoa 

Nghiêm hấp thụ và biến thành giáo điển của mình. Thứ tư là Luật Tông: Giáo 

điển dựa trên Luật Tạng. Thứ năm là Mật Tông. Thứ sáu là Nhiếp Luận 

Tông: Giáo điển dựa vào bộ Nhiếp Ðại Thừa Luận của Ngài Vô Trước Bồ Tát, 

được Paramartha dịch sang Hoa ngữ năm 563 sau Tây Lịch, sau được hấp bởi 

Tông Hoa Nghiêm. Thứ bảy là Niết Bàn Tông: Còn gọi là Thiên Thai tông. Giáo 

điển dựa vào Kinh Ðại Bát Niết Bàn, được Dharmaraksa dịch sang Hoa ngữ năm 

423 sau Tây Lịch, sau nầy sáp nhập với Tông Thiên Thai vì hai tông phái nầy có 

nhiều chỗ tương đồng. Thứ tám là Pháp Tướng Tông: Giáo điển Du Già Sư Ðịa 

Luận, sau khi Ngài Huyền Trang trở về từ Ấn Ðộ với bản dịch bộ luận nay. Thứ 



 110 

chín là Tam Luận Tông: Giáo điển dựa trên Trung Quán Luận và Thập Nhị Môn 

Luận của Ngài Long Thọ, cũng như Bách Luận của Ngài Aryadeva. Thứ mười 

là Thành Thật Tông: Giáo điển dựa trên Thành Thật Luận. Thứ mười một là 

Thiền Tông: Ma Ha Ca Diếp được coi như sơ tổ dòng thiền Ấn Ðộ từ câu 

chuyện “Truyền Tâm Ấn” về Ma Ha Ca Diếp mỉm cười khi Ðức Phật đưa lên 

nhành kim hoa. Người ta nói Ma Ha Ca Diếp đắc quả A La Hán chỉ sau tám 

ngày theo Phật. Sơ Tổ dòng Thiền ở Trung Hoa là Ngài Bồ Ðề Ðạt Ma, nhưng 

Thiền Tông Trung Quốc đã có từ trước khi Ngài đến Trung Quốc. Tông phái 

Phật giáo tại Trung Hoa gồm có Sáu Tông phái Ðại Thừa của Trung 

Hoa: Thứ nhất là Tam Luận Tông: Giáo thuyết Tam Luận Tông dựa theo Tam 

Luận. Thứ nhì là Pháp Tướng Tông. Thứ ba là Hoa Nghiêm Tông: Giáo thuyết 

Hoa Nghiêm Tông dựa trên bộ Kinh Hoa Nghiêm. Thứ tư là Luật Tông: Giáo 

thuyết Luật Tông dựa trên bộ Luật Tạng. Thứ năm là Thành Thật Tông: Giáo 

thuyết Thành Thật Tông dựa trên bộ Thành Thật Luận. Thứ sáu là Câu Xá 

Tông: Giáo thuyết Câu Xá Tông dựa trên bộ Câu Xá Luận. Ngũ Ðại Tông Phái 

Trung Hoa hay năm tông phái lớn ở Trung Hoa gồm có trường phái giáo thuyết, 

trường phái Luật, Thiền tông, Mật tông, và Tịnh Ðộ tông. Có sáu Tông Phái 

Nhật Bản: Lục Tông Ðại Thừa Nhật Bản. Thứ nhất là Tam Luận Tông: Giáo 

thuyết Tam Luận Tông dựa theo Tam Luận. Thứ nhì là Pháp Tướng Tông. Thứ 

ba là Hoa Nghiêm Tông: Giáo thuyết Hoa Nghiêm Tông dựa trên bộ Kinh Hoa 

Nghiêm. Thứ tư là Luật Tông: Giáo thuyết Luật Tông dựa trên bộ Luật 

Tạng. Thứ năm là Thiên Thai Tông. Thứ sáu là Chân Ngôn Tông. Tông phái 

Phật giáo tại Việt Nam gồm có Tịnh Ðộ tông, Khất Sĩ, Mật tông, Bắc tông, 

Nam tông, và Thiền tông. 

Chúng ta có được lợi lạc gì không khi đem cái toàn phần của Phật giáo ra chia 

thành nhiều mảnh nhỏ như tông phái hay trường phái? Vào thời Ðức Phật còn 

tại thế, Ngài không nói gì đến Tiểu Thừa, Ðại Thừa, Kim Cang Thừa, hay Tịnh 

Ðộ, vân vân. Ðức Phật chưa từng phân chia Phật giáo ra làm bất cứ trường phái 

nào. Tuy nhiên, về sau thời của Ðức Phật, vì nhu cầu tôn giáo của từng địa 

phương mà các tông phái được thành hình. Khi bạn phân chia toàn phần của 

Phật giáo ra thành nhiều tông phái hay trường phái, có nghĩa là bạn chẻ nhỏ cái 

toàn phần ấy ra làm nhiều mảnh nhỏ không trọn vẹn. Không có cách chi Phật tử 

của một tông phái nào đó có thể thông hiểu được cái toàn phần của Phật giáo 

được. Vì vậy, để hiểu được cái toàn phần của Phật giáo, chúng ta phải loại bỏ 

những ý tưởng về tông phái hay trường phái và chỉ nên tập trung vào giáo lý 

chính của Ðức Phật mà thôi. 

  

II.   Tóm Lược Về Phật Giáo Mật Tông: 

Sau năm 500 sau tây lịch, sự phát triển của mật chú trong Ấn Ðộ giáo làm tiến 

xa hơn sự lớn mạnh của hình thức pháp thuật trong Phật giáo, được gọi là “Mật 

chú,” mong đời sự toàn giác qua tu tập những pháp thực hành mật chú. Mật chú 

gây được nhiều ảnh hưởng ở Népal, Tây Tạng, Trung Hoa, Nhật Bản, Java, và 

Sumatra. Ngoài Ấn Ðộ, một số ít những trường phái mới chính thống được phát 

triển bởi sự hòa hợp của Ðại Thừa với những yếu tố bản xứ. Ðáng được ghi 

nhận là Thiền tông và Di Ðà giáo ở Trung Hoa và Nhật Bản, và trường phái 

Nyingmapa ở Tây Tạng, pha trộn với giáo phái Shaman bản xứ của Tây Tạng. 



 111 

Mật chú theo Phạn ngữ “tantra” có nghĩa là “sợi chỉ.” Chú cũng có nghĩa là văn 

bản, hay những bài thuyết giảng của Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni, nhưng chỉ xuất 

hiện vào khoảng thế kỷ thứ bảy mà thôi. Trong Mật giáo, chú là những lời Phật 

nói riêng cho từng người và được các đệ tử ghi chép lại. Như vậy “Chú” là sự 

tập hợp có hệ thống hay khắng khít ý hướng hay mật ngữ của Phật về sự phát 

triển tâm linh. Trong Mật giáo, chú là những lời Phật nói riêng cho từng người 

và được các đệ tử ghi chép lại. Như vậy “Chú” là sự tập hợp có hệ thống hay 

khắng khít ý hướng hay mật ngữ của Phật về sự phát triển tâm linh. Mật chú 

trong Phật giáo xét về bề mặt thì giống với mật chú của Ấn giáo ở mức độ đáng 

kể, nhưng trên thực tế lại có rất ít sự giống nhau giữa hai loại mật chú này, về cả 

phương diện chủ đề, chủ thuyết triết học, hay các nguyên tắc tôn giáo. Ðiều này 

không có gì đáng ngạc nhiên bởi vì mục tiêu và đối tượng của những người Phật 

giáo khác xa với mục tiêu, đối tượng của người Ấn Ðộ giáo. Sự khác biệt chính 

là Mật tông của Phật giáo không phải là chủ nghĩa thờ thần Sakti. Khái niệm 

Sakti, khái niệm về quyền năng thiêng liêng, về khả năng tạo tác thuộc nữ tính 

của vị thần cao nhất, thần Siva, hoặc các hiện thân của thần này, không có vai 

trò gì trong Phật giáo, còn trong mật chú Ấn Ðộ giáo thì khái niệm về quyền 

năng Sakti là tiêu điểm của sự chú ý. Ý tưởng trung tâm của Phật giáo Mật tông 

là kiến thức hay tuệ giác. Ðối với người Phật tử, Sakti là ảo ảnh, thứ quyền năng 

tạo nên ảo tưởng mà người ta thì chỉ có thể thoát ra nhờ trí tuệ mà thôi. Do đó 

mục tiêu của người Phật tử không phải là đạt được quyền năng, hay liên kết với 

quyền năng của vũ trụ để trở thành một công cụ của các quyền năng ấy hoặc để 

làm chủ các quyền năng ấy, mà trái lại, người Phật tử phải cố tách mình ra khỏi 

các quyền năng này, những quyền năng mà từ bao lâu nay đã giam hãm người ta 

trong luân hồi sanh tử. người Phật tử cố gắng nhận ra những quyền năng vốn đã 

khiến mình đắm chìm trong vòng sinh tử, để thoát ra khỏi sự chế ngự của chúng. 

Tuy nhiên, người Phật tử không tìm cách phủ nhận các quyền năng này hay hủy 

diệt chúng mà là biến đổi chúng trở thành sức mạnh giác ngộ, và sức mạnh này 

thay vì tạo thêm ra sự phân hóa, lại thổi theo chiều nghịch lại để tạo nên sự 

thống nhất toàn vẹn. Thái độ của người Ấn Ðộ giáo thì khác hẳn, nếu không nói 

là trái ngược lại. “Hợp nhất với Sakti để có đầy đủ quyền năng,” mật chú 

Kulacudamani đã dạy như thế. “Thế giới được tạo ra từ sự hợp nhất giữa thần 

Siva và thần Sakti.” Người Phật giáo thì trái lại, không chấp nhận sự tạo thành 

và hiển lộ của thế giới, mà lại muốn trở về với trạng thái “vô sinh, vô tướng” của 

sự trống không (sunyata), tình trạng từ đó mọi vật được sinh ra, hoặc tình trạng 

đã có trước hoặc là cao hơn mọi sự thành tạo (nếu có thể dùng ngôn ngữ của loài 

người để nói về cái không diễn tả được). 

Ngày nay, Mật Tông là tên gọi chung Phật giáo Mật tông được dùng để chỉ các 

hình thức Phật giáo về sau nầy tại Ấn Ðộ, như tông Chân Ngôn (Mantrayana), 

Kim Cang thừa (Vajrayana), hay Câu Sinh Khởi thừa (Sahajayana). Người sáng 

lập ra Mật Tông tại Trung Quốc là ngài Thiện Vô Úy (see Thiện Vô Úy) vào 

khoảng năm 720 sau Tây Lịch. Du Già có nghĩa là ‘định trí,’ và cũng mang ý 

nghĩa ‘chứa đựng những mật thuyết.’ Tông phái nầy dạy cho Phật tử những sự 

hành trì bí hiểm trong việc tu tập đạo Phật. Tông phái nầy có một thời kỳ phồn 

thịnh đến nỗi đồng hóa cả Bát Nhã tông và Tứ Luận tông. Tuy nhiên, trong tất 

cả các xu hướng của Phật giáo thì giáo lý Mật tông cho đến ngày nay vẫn còn bị 



 112 

xem thường và ngộ nhận. Các phép tu luyện Mật tông (tantras) bị nhiều người 

kết tội, bắt nguồn chủ yếu từ những truyền thống Ấn Ðộ giáo suy đồi và những 

việc làm bất chính mà các truyền thống nầy gây ra trong đám người ngu dốt. 

Thành kiến chống lại mọi cái gì thuộc về Mật tông như thế mạnh mẽ đến nỗi 

ngay cả các học giả cũng từ bỏ không muốn dính dáng gì đến nó, kết quả là mọi 

sự nghiên cứu vô tư về giáo phái nầy đã bị gác bỏ suốt một thời gian dài. 

Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát triển đặc biệt nơi Chân Ngôn tông, thờ 

Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và Kim Cương Giới; đối lại với Hiển giáo. 

Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối tương quan nội tại 

của thế giới bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ. Mật 

giáo chấp nhận giáo thuyết giống như trong kinh điển Ðại Thừa, nhưng dạy một 

số phương thức thực hành hoàn toàn khác biệt. Dầu trên căn bản và mục tiêu 

chính yếu của Bồ Tát đạo là thành Phật đạo để làm lợi lạc cho chúng sanh, giáo 

điển Mật giáo hay giáo điển Kim Cang Thừa cũng nhấn mạnh đến những nghi 

thức, những dấu hiệu, mật chú, và quán tưởng. Các phương thức được Mật giáo 

xử dụng trong các phép quán tưởng như sau: Thứ nhất là Quán Tưởng Mạn Ðà 

La: Mạn Ðà La có nghĩa là “vòng tròn,” “hội,” hay “hình.” Có nhiều loại Mạn 

Ðà La, nhưng có hai thứ thông thường nhất trong Mật giáo. Một hình kết hợp vẽ 

chân dung nhiều loại khác nhau, quỷ, thần, Phật và Bồ Tát, biểu thị năng lực, 

sức mạnh và các hoạt động chung trong các hình vuông tròn. Ngay tại trung tâm 

là Phật Tỳ Lô Giá Na, vị Phật Quang Minh Biến Chiếu; và một lược đồ tiêu biểu 

vài mẫu âm thiêng liêng của tiếng Phạn gọi là “bija” hay “chủng tử,” tiêu biểu 

cho các hình tượng. Thứ nhì là Quán Tưởng Chơn Âm: Các âm thiêng liêng như 

âm OM chẳng hạn, được truyền từ thầy sang đệ tử trong lúc khải thị. Khi tâm 

người đệ tử đã được điều hợp đúng đắn, người ta nói là các chấn động của biểu 

tượng ngôn ngữ này cùng với sự phối hợp của nó trong tâm thức của người khải 

thị để mở tâm thức của người đệ tử đến các chiều kích cao hơn. Thứ ba là Quán 

Tưởng Thủ Ấn: Ðây là điệu bộ của thân thể, đặc biệt là các cử động tượng trưng 

của bàn tay, được thực hiện để trợ giúp kêu gọi những tâm thái song hành nhất 

định của chư Phật và chư Bồ Tát. 

Phật giáo Mật tông lại chia làm hai phái. Thứ nhất là Mật Giáo Tạp Bộ: Phái 

Mật Giáo Tạp Bộ có kinh điển được dịch rất sớm vào thế kỷ thứ 4 sau Tây Lịch. 

Cát Hữu (Srimitra) người xứ Qui-Tư, một bộ lạc da trắng, đã dịch một vài bản 

kinh sang Hán văn. Ðó là những bùa chú thường gồm có một vài mật chú và 

những bài tán thần hay thánh ở thượng giới, nhưng thật ra chúng không thể đuợc 

xem như là biểu dương cho những ước vọng cao. Thứ nhì là Mật Giáo Thuần 

Bộ: Phái mà ta mệnh danh là Mật Giáo Thuần Bộ hay Thuần Mật khởi đầu với 

ba vị pháp sư Ấn Ðộ đến Trung Quốc vào thời nhà Ðường (713-765). Vị Pháp 

sư đầu tiên là Thiện Vô Úy. Vị Pháp sư thứ hai là Kim Cương Trí. Vị Pháp sư 

thứ ba là Bất Không. Vị Pháp sư thứ tư là Nhất Hành. Nói về Giới Luật Mật 

Tông, cũng giống như giới luật Bồ Tát, giới luật Mật tông cũng giúp cho chúng 

ta kiểm soát những hành động về thân, khẩu và ý. Giới luật này tập trung vào 

việc đoạn trừ những ảo tướng và ảo tưởng của vạn hữu, nhằm giúp chúng ta đạt 

được quả vị Bồ Ðề. Việc hành trì nghiêm nhặt những giới điều Mật tông thật vô 

cùng khó khăn. Tuy nhiên, lợi lạc đem lại do việc hành trì này thì vô cùng to 

lớn. Các giới điều Mật tông được truyền thọ qua những lễ quán đảnh, và chỉ có 



 113 

trong truyền thống Kim Cang Thừa mà thôi, cũng là một nhánh của Ðại Thừa. 

Ðể được thọ lãnh giới pháp của Mật tông thì trước đó chúng ta phải thọ giới 

quy-y và một số hay tất cả giới điều đưa đến cá nhân giải thoát cũng như những 

giới điều của Bồ Tát. Rồi chúng ta phải nguyện giữ những giới điều ấy cho đến 

khi chúng ta đạt được quả vị giác ngộ hoàn toàn. 

  

III.  Triết Lý Căn Bản Của Phật Giáo Mật Tông: 

Chân Ngôn thừa và Câu Sinh Khởi thừa đề cập chủ yếu đến những khía cạnh 

tâm lý của sự phát triển tinh thần. Các lời chỉ dạy có tính cách hết sức riêng biệt 

và các nội dung ấy phải được hiểu qua sự kinh nghiệm trực tiếp. Ðiều nầy giải 

thích cho sự khó hiểu của hai trường phái nầy đối với một đầu óc chỉ quen hiểu 

các sự việc theo những quan hệ được mô tả bằng lời. Tỳ Lô Giá Na Thành Phật 

Thần Biến Gia Trì Kinh, một trong ba bộ kinh chính của Phật giáo Mật Tông đã 

nhấn mạnh đến Ðức Phật hóa thân thuyết pháp tự thân đã là pháp thân và có đủ 

hình tướng sắc danh và có thuyết pháp, đã được Thiện Vô Úy dịch sang Hoa 

ngữ vào thời đại nhà Ðường. Kinh dạy về Ðại Nhựt Như Lai là hiện thân của 

Pháp Giới, chia ra làm Thai Tạng Giới hay thế giới hiện tượng và Kim Cang Bất 

Hoại Giới, cả hai hợp thành Pháp Giới. Hiện thân của Phật Tỳ Lô Giá Na là chư 

Phật hay chư Bồ Tát, được tiêu biểu bởi những hình vòng (hay mặt trời và các 

hành tinh quay quanh nó). Trong Kim Cang Giới Mạn Ðồ La thì Ðại Nhựt Như 

Lai là trung tâm của năm nhóm. Trong Thai Tạng Giới thì Ðại Nhựt Như Lai là 

trung tòa của bông sen tám cánh. Ngài được coi như là hiện thân của chân pháp, 

trong hai nghĩa Pháp Thân và Pháp Bảo. Một số trường phái cho rằng Ðại Nhựt 

Như Lai là pháp thân của Phật Thích Ca, nhưng Mật giáo lại phủ nhận điều nầy. 

Theo Giáo Sư Junjiro Takakusu trong Cương Yếu Triết Học Phật Giáo, Chân 

Ngôn tông tự cho là Mật giáo duy nhất trong lúc các tông khác được xem như là 

Hiển Giáo. Sự phân biệt giữa hai giáo lý mật và hiển là do nơi luận giải về Pháp 

thân của Ðức Phật. Pháp thân là thể tánh nên theo hiển giáo là không hình danh 

sắc tướng, không thuyết giáo. Trong lúc theo Mật giáo của Mật tông thì Ðức 

Phật hóa thân thuyết pháp tự thân đã là pháp thân và có đủ hình tướng sắc danh 

và có thuyết pháp. Những lời dạy của Ngài được ghi lại trong Ðại Nhật và Kim 

Cang Ðảnh Kinh. Thêm vào đó, hiển giáo nhận rằng nhân duyên của Phật quả 

có thể giải thích được từng phần trong lúc quả báo thì không thể giải thích bằng 

cách nào được. Trạng thái bất khả tư nghì của Phật quả lại được giải thích trong 

các kinh mật kể trên. Còn về thời gian để tự chứng được Phật quả thì hiển giáo 

cho rằng phải trải qua ba a tăng kỳ kiếp trong lúc mật giáo quan niệm chỉ cần 

một niệm hay cùng lắm trong cùng một đời là đủ, và quả quyết chính tự thân nầy 

của chúng ta sẽ thành Phật. Chỉ có một tông phái dựa trên tam tạng kinh điển 

trong lúc các tông phái khác chú trọng hình thức nghi lễ hơn. 

  

IV.  Những Liên Hệ Giữa Kim Cang Thừa & Phật Giáo Mật Tông Tây Tạng: 

Kim Cang Thừa là tên khác của tông phái Chân Ngôn, giáo pháp sắc bén như 

kim cương. Kim Cang Thừa thường được gọi đơn giản là Phật Giáo Tây Tạng 

và nó được chia ra làm bốn tông phái chính. Sau năm 500 sau tây lịch, sự phát 

triển của mật chú trong Ấn Ðộ giáo làm tiến xa hơn sự lớn mạnh của hình thức 

pháp thuật trong Phật giáo, được gọi là “Mật chú,” mong đời sự toàn giác qua tu 



 114 

tập những pháp thực hành mật chú. Mật chú gây được nhiều ảnh hưởng ở Népal, 

Tây Tạng, Trung Hoa, Nhật Bản, Java, và Sumatra. Ngoài Ấn Ðộ, một số ít 

những trường phái mới chính thống được phát triển bởi sự hòa hợp của Ðại 

Thừa với những yếu tố bản xứ. Ðáng được ghi nhận là Thiền tông và Di Ðà giáo 

ở Trung Hoa và Nhật Bản, và trường phái Cổ Mật (Nyingmapa) ở Tây Tạng, 

pha trộn với giáo phái Shaman bản xứ của Tây Tạng. Kim Cang Thừa còn được 

gọi là Phật giáo Mật tông hay Phật giáo Tây Tạng. Kim Cang Thừa thường được 

gọi là Phật Giáo Tây Tạng, còn gọi là Chân Ngôn tông, nó được chia ra làm bốn 

tông phái chính. “Vajrayana: là thuật ngữ Bắc Phạn, có nghĩa là “Kim Cang 

Thừa,” trường phái Phật giáo Tây Tạng xuất hiện vào giữa thế kỷ thứ V. Phái 

nầy phát triển từ trường phái Ðại thừa, nhưng coi việc thực hiện các nghi lễ là 

quan trọng như một phương pháp tâm lý để thu hút tín đồ. Căn bản giáo điển của 

truyền thống này là một tập hợp nhiều bài chú khác nhau, có lẽ được biên soạn 

vào những thế kỷ thứ sáu và thứ bảy, nhưng người ta cho rằng do Ðức Phật 

Thích Ca Mâu Ni hay những vị Phật khác đã nói. Kim Cang Thừa cũng theo Bồ 

Tát đạo căn bản của Phật giáo Ðại thừa. Tuy nhiên, thừa này dạy những phương 

thức khác và cho rằng phương thức đó có thể rút ngắn thời gian đòi hỏi để đạt 

thành Phật quả, bao gồm những nghi lễ, dùng thủ ấn, dùng mạn đà la, và dùng 

pháp quán tưởng. Sự tu tập chủ yếu là “thiên thiền” (devata-yoga), trong đó 

hành giả mường tượng mình là một vị Phật, có đầy đủ những phẩm chất tốt của 

một vị Phật, đang tiến hành những hoạt động từ bi. Trường phái này nhấn mạnh 

vào tính bí mật và sự hữu hiệu của phương cách tu tập, thường thì trường phái 

đòi hỏi một người phải chịu phép quán đảnh từ một vị Thầy có đủ phẩn chất 

trước khi bước vào con đường tu tập theo Mật giáo. Kim Cang Thừa trở thành 

truyền thống thiền có ảnh hưởng lớn tại Tây Tạng và Mông Cổ, cũng như tại 

một vài trường phái Mật tông tại các xứ Ðông Á, gồm các trường phái Chân 

Ngôn tại Trung Hoa, Việt Nam và Nhật Bản. Kim Cang Thừa tại Tây Tạng có 

nhiều trường phái khác nhau. Giáo phái Nyingmapa là giáo phái cổ nhất của 

Phật giáo Tây Tạng, được ngài Liên Hoa Sinh hay Ðạo sư Rinpoche sáng lập 

vào thế kỷ thứ 8 dưới triều vua Trisong Detsen. Phái Kagyupa được thành lập 

bởi Marpa Chokyi Lodoe, một dịch giả Tây Tạng nổi tiếng vào thế kỷ 11 và vị 

đại đệ tử của ngài là ngài Milarepa vào thế kỷ thứ 12. Phái Sakyapa được vị dịch 

giả Tây Tạng là Drogmi Sakya Yeshe sáng lập vào thế kỷ thứ 11. Phái Gelugpa 

là phái trẻ nhất và đông nhất trong các phái Tây Tạng, được ngài Tông Khách 

Ba hay Je Rinpoche sáng lập vào thế kỷ thứ 14. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 115 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Hai Mươi 

  

Ngài A Nan Và Việc Kết Tập Mật Giáo Trong 

Hội Nghị Kết Tập Kinh Ðiển Lần Thứ Nhất 

  

Hội Nghị Kết Tập Kinh Ðiển Lần Thứ Nhất hay hội nghị đầu tiên do Ma Ha Ca 

Diếp triệu tập, diễn ra tại thành Vương xá ngay sau khi Phật nhập diệt. Ngài Ca 

Diếp hỏi Upali về giới luật và hỏi A Nan về kinh tạng. Những câu trả trời của 

Upali được dùng làm cơ sở để biên soạn Luật Tạng, còn những câu trả lời của A 

Nan thì dùng để soạn Kinh Tạng. Văn bản mà mọi người đồng ý được mọi 



 116 

người cùng nhau trùng tụng. Trong Tập Ký Sự của Ngài Pháp Hiển, Ngài đã ghi 

lại hai kỳ kết tập kinh điển. Mặc dù vắn tắt nhưng những tường thuật của Ngài 

có vẻ chính xác hơn của Ngài Huyền Trang. Ngài tả lại là về hướng Tây của tịnh 

xá Trúc Lâm, cách năm sáu dặm có hang Thất Diệp. Sau khi Ðức Phật nhập diệt, 

có 500 vị A La Hán đã làm một cuộc kết tập kinh điển. Vào thời tụng đọc, có ba 

pháp tòa được dựng lên, trang hoàng đẹp đẽ. Xá Lợi Phất ngồi trên tòa bên trái, 

còn Mục Kiền Liên ngồi trên tòa bên phải. Trong 500 vị A La Hán, thiếu mất 

một vị. Tôn giả Ðại Ca Diếp chủ tọa nghị hội trong khi tôn giả A Nan đứng 

ngoài hang vì không được thâu nhận. 

Ba tháng sau ngày Ðức Phật nhập diệt (vào khoảng năm 543 trước Tây Lịch), do 

nhận thấy có khuynh hướng diễn dịch sai lạc và xu hướng suy yếu về giới luật 

trong nội bộ Tăng Già sau khi Phật nhập diệt, nên Ðại Hội kết tập kinh điển lần 

thứ nhất được vua A Xà Thế tổ chức tại hang Pippala, có sách lại ghi là hang 

Saptaparni, trong thành Vương Xá thuộc xứ Ma Kiệt Ðà. Dù vị trí và tên của 

hang vẫn chưa được xác định rõ ràng, nhưng không có gì nghi ngờ là Hội Nghị 

thứ nhất đã diễn ra tại thành Vương Xá. Các học giả đều thừa nhận rằng Hội 

Nghị Kết Tập lần thứ nhất nầy chỉ bàn về Kinh Tạng (Dharma) và Luật Tạng 

(Vinaya), phần Luận Tạng không được nói đến ở đây. Trong hội Nghị nầy có 

500 vị Tỳ Kheo tham dự, trong đó có ngài Ðại Ca Diếp, người được trọng vọng 

nhất và là bậc trưởng lão, và hai nhân vật quan trọng chuyên về hai lãnh vực 

khác nhau là Pháp và Luật là ngài A Nan và Ưu Ba Li đều có mặt. Chỉ hai phần 

Pháp và Luật là được trùng tụng lại tại Ðại Hội lần thứ nhất. Tuy không có nhiều 

ý kiến dị biệt về Pháp, có một số thảo luận về Luật. Trước khi Ðức Phật nhập 

diệt, Ngài có nói với ngài A Nan rằng nếu Tăng Ðoàn muốn tu chính hay thay 

đổi một số luật thứ yếu cho hợp thời, họ có thể làm được. Tuy nhiên, vào lúc đó 

ngài A Nan vì quá lo lắng cho đức Phật nên quên không hỏi những luật thứ yếu 

là những luật nào. Vì các thành viên trong Hội Nghị không đi đến thỏa thuận về 

những luật nào thuộc về thứ yếu nên ngài Ma Ha Ca Diếp quyết định không có 

luật lệ nào đã được đặt ra bởi đức Phật có thể được thay đổi, và cũng không có 

luật lệ mới nào được đưa ra. Ngài Ðại Ca Diếp nói: “Nếu ta thay đổi luật, người 

ta sẽ nói đệ tử của Ðức Cồ Ðàm thay đổi luật lệ trước khi ngọn lửa thiêu Ngài 

chưa tắt.” Trong Hội Nghị nầy, Pháp được chia làm hai phần và mỗi phần được 

trao cho một vị trưởng lão cùng với đệ tử của vị ấy ghi nhớ. Pháp được truyền 

khẩu từ thầy đến trò. Pháp được tụng niệm hằng ngày bởi một nhóm Tỳ Kheo và 

thường được phối kiểm lẫn nhau để bảo đảm không có sự thiếu sót cũng như 

không có gì thêm vào. Các sử gia đều đồng ý truyền thống truyền khẩu đáng tin 

cậy hơn văn bản của một người viết lại theo trí nhớ của mình vài năm sau hội 

nghị. Nhiều người nghi ngờ hiện thực lịch sử của Hội Nghị Kết Tập Kinh Ðiển 

lần đầu nầy, nhưng có thể là việc biên soạn những văn bản Kinh Luật thiêng 

liêng đầu tiên diễn ra tương đối sớm. Vào lúc Ðại Hội sắp kết thúc, có vị Tăng 

tên là Purana được những người tổ chức mời tham gia vào giai đoạn bế mạc của 

Ðại Hội, Purana đã khước từ và nói rằng ông chỉ thích nhớ lại những lời dạy của 

đức Phật như ông đã từng nghe từ chính kim khẩu của đức Phật. Sự kiện nầy 

cho thấy tự do tư tưởng đã hiện hữu từ thời khai mở của cộng đồng Phật giáo. 

Ngài Ðại Ca Diếp, người được mọi người trọng vọng nhất mà cũng là bậc 

trưởng lão, là chủ tịch Hội Nghị. Kế đó, ngài Ðại Ðức Ưu Ba Li (Upali) trùng 



 117 

tụng lại những giới luật của Phật bao gồm luật cho cả Tỳ Kheo và Tỳ Kheo Ni. 

Ngài Ưu Ba Li đã tụng đọc 80 lần các văn luật trong 90 ngày mới hoàn tất nên 

còn gọi là “80 tụng luật.” Ðây cũng là giới luật căn bản cho Phật giáo về sau nầy 

bao gồm những văn bản sau đây: Luật Thập Tụng, Luật Tăng Kỳ, Luật Tứ Phần, 

và Luật Ngũ Phần. Kế đó nữa là ngài A Nan, người đệ tử thân cận nhất của Phật 

trong suốt 25 năm, thiên phú với một trí nhớ xuất sắc. Lúc đầu đã không được 

xếp vào thành viên Hội Nghị. Theo Kinh Tiểu Phẩm, sau đó vì có sự phản đối 

của các Tỳ Kheo quyết liệt bênh vực cho A Nan, mặc dù ông nầy chưa đắc quả 

A La Hán, bởi vì ông có phẩm chất đạo đức cao và cũng vì ông đã được học 

kinh tạng và luật tạng từ chính Ðức Bổn Sư. Sau cùng A Nan đã được Ðại Ca 

Diếp chấp nhận vào Hội Nghị. A Nan đã trùng tụng lại tất cả những gì mà đức 

Phật nói, gồm năm bộ kinh A Hàm, còn gọi là A Kiệt Ma: Trường A Hàm, ghi 

lại những bài pháp dài. Trung A Hàm, ghi lại những bài pháp dài bậc trung. 

Tăng Nhất A Hàm, ghi lại những bài pháp sắp xếp theo số. Tạp A Hàm, ghi lại 

những câu kinh tương tự nhau. Tiểu A Hàm, ghi lại những câu kệ ngắn. Theo 

lịch sử Phật giáo, trong Hội Nghị Kết Tập Kinh Ðiển Lần Thứ Nhất, có cuộc kết 

tập kinh điển của Bí Mật bộ, gồm mật chú và tổng trì Ðà La Ni trong Kinh Ðại 

Thừa của các bộ Kim Cang và Thai Tạng giới, do ông A Nan và ngài Kim Cang 

Thủ Bồ Tát kết tập. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 118 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Hai Mươi Mốt 

  

Mật Giáo Ngũ Tạng 

  

I.    Vai Trò Của Liên Hoa Giới Trong Ðại Hội Kết Tập Kinh Ðiển Tại 

Thủ Ðô Lhasa Của Tây Tạng: 

Liên Hoa Giới là một trong những đại biểu quan trọng của trường phái Trung 

Ðạo vào thế kỷ thứ tám. Ông đã đóng vai trò cực kỳ quan trọng và có ảnh hưởng 

rất lớn trong việc phát triển trường phái nầy trên đất Tây Tạng. Ông là một trong 

những đệ tử nổi tiếng của Tịch Hộ. Có thể nói rằng Tịch Hộ và Liên Hoa Giới 

tiêu biểu cho sự dung hợp của học thuyết Trung Quán và Duy Thức Luận, và vì 

thế không thể gọi họ thuộc phái Trung Quán chân chính. Liên Hoa Giới đã viết 

bộ “Minh Giải Chân Lý Khái Yếu.” để chú giải một cách tinh tường về chân lý 

khái yếu. Trong Hội Nghị tại Lhasa năm 792 đã diễn ra một cuộc tranh luận 

công khai được vài nguồn tin của Tây Tạng và Trung Quốc tường thuật lại, cuộc 

tranh luận chủ yếu quan hệ tới học giả Phật giáo Tây Tạng tên Kamalasila và 

Thiền sư Trung Quốc tên Ho-Shang Mo-Ho-Yen. Theo truyện kể của truyền 

thống Bu-Ston trong quyển “Lịch Sử Giáo Pháp” thì cuộc tranh luận được 

Trisong Detsen sắp xếp tại thủ đô Lhasa vào năm 792. Theo nguồn tin này thì 

điểm chủ yếu của cuộc tranh luận liên hệ tới việc am hiểu đúng đắn về con 

đường đi đến giác ngộ. Bu-Ston vạch ra rằng Mo-Ho-Yen đã dạy về giác ngộ 

được đạt đến một cách tức thì chứ không phải là từ từ. Nó mở ra trong một ánh 

chớp của tuệ giác, sau đó tất cả những phiền não đều bị tận diệt. Kamalasila 

(Một trong những đại biểu quan trọng của trường phái Trung Ðạo vào thế kỷ thứ 

tám. Ông đã đóng vai trò quan trọng và có ảnh hưởng rất lớn trong việc phát 



 119 

triển trường phái nầy trên đất Tây Tạng), người đã theo kiểu mẫu Phật giáo Ấn 

Ðộ với ngũ đạo và thập địa, tranh luận rằng chỉ có tiến trình tiệm ngộ mới tháo 

gỡ được hết phiền não mà thôi. Do bởi những thứ này đã bắt rễ thật sâu và là kết 

quả của vô số kiếp đời làm bạn với ác tâm và ác nghiệp, nên chúng không thể 

nào tháo gỡ ngay lập tức được. Bu-Ston tường thuật rằng về phía Phật giáo Ấn 

Ðộ được ngài Kamalasila hướng dẫn đã thắng cuộc tranh luận và tuyên bố rằng 

giáo pháp của họ là hệ thống giáo pháp Phật giáo chính thống, trong khi về phía 

Phật giáo Trung Quốc bị đánh bại trong cuộc tranh luận và bị cấm chỉ truyền bá 

giáo pháp. Người ta tường thuật rằng Mo-Ho-Yen lấy làm bực tức vì kết quả này 

và sau khi trở về Trung Quốc ông đã phái những kẻ sát nhân tới Tây Tạng để ám 

sát Kamalasila bằng cách bóp nát trái thận của ngài. Theo truyện kể về cuộc 

tranh luận của Trung Quốc, được một đệ tử của Mo-Ho-Yen viết lại, thì Mo-Ho-

Yen đã thắng cuộc tranh luận nhưng những tài liệu sau đó của Tây Tạng đều 

đồng thanh tuyên bố Kamalasila là kẻ chiến thắng. Một vài học giả đương thời 

của Tây phương đã đặt vấn đề tính cách lịch sử về chi tiết của cuộc tranh luận 

này, nhưng rõ ràng là từ lúc đó trở đi thì Phật giáo Trung Quốc được Phật giáo 

Tây Tạng xem là tà giáo (hay trái với giáo lý đã được chính thức công nhận), và 

xem truyền thống được Kamalasila giảng dạy là có thẩm quyền. 

  

II.   Tổng Quan Về Mật Giáo Ngũ Tạng: 

Ngũ Tạng Mật giáo (kinh điển) bao gồm: kinh tạng, luật tạng, luận tạng, Bát 

Nhã Ba La Mật, và đà la ni. Kinh tạng, luật tạng, luận tạng hay Tam Tạng Kinh 

điển gồm trọn vẹn giáo lý của Ðức Phật (bằng 11 lần quyển Thánh Kinh), được 

viết bằng tiếng Pali trong trường phái Tiểu Thừa và tiếng Phạn trong trường phái 

Ðại Thừa. Ðức Phật đã nhập diệt, nhưng giáo lý của Ngài vẫn còn lưu truyền 

đến ngày nay một cách trọn vẹn. Mặc dù giáo huấn của Ðức Thế Tôn không 

được ghi chép ngay thời Ngài còn tại thế, các đệ tử của Ngài luôn luôn nhuần 

nhã nằm lòng và truyền khẩu từ thế hệ nầy sang thế hệ khác. Vào thời Ðức Phật 

còn tại thế, biết chữ là đặc quyền của giới thượng lưu ở Ấn Ðộ, vì thế truyền 

khẩu giáo lý là một dấu hiệu cho thấy dân chủ được coi trọng trong truyền thống 

Phật giáo đến mức cách trình bày giáo pháp bằng văn chương đã bị bỏ quên. 

Nhiều người không biết chữ, cho nên truyền khẩu là phương tiện phổ thông và 

hữu hiệu nhứt để gìn giữ và phổ biến giáo pháp. Vì có nhiều khuynh hướng sai 

lạc về giáo pháp nên ba tháng sau ngày Ðức Thế Tôn nhập diệt, các đệ tử của 

Ngài đã triệu tập Ðại Hội Kết Tập Kinh Ðiển Phật Giáo để đọc lại di ngôn của 

Phật. Lịch sử phát triển Phật giáo có nhiều Hội Nghị kết tập kinh điển với những 

hoàn cảnh vẫn có phần chưa rõ. Lúc đầu các hội nghị nầy có thể là những hội 

nghị địa phương chỉ tập hợp vài cộng đồng tu sĩ. Sau đó mới có những nghị hội 

chung. Trong lịch sử Phật giáo, có bốn hội nghị lớn bên trong Ấn Ðộ và vài 

cuộc kết tập khác bên ngoài Ấn Ðộ. Tam Tạng Kinh điển là sự tổng hợp những 

lời dạy của Ðức Phật thuyết giảng trên 45 năm, gồm có kinh luật và luận. Tam 

Tạng kinh điển gồm trọn vẹn giáo lý của Ðức Phật (bằng 11 lần quyển Thánh 

Kinh). Tam Tạng kinh điển Nguyên Thủy được viết bằng tiếng Pali và trong 

trường phái Ðại Thừa nó được viết bằng tiếng Phạn. Ðức Phật dù đã nhập diệt, 

nhưng những giáo pháp siêu phàm của Ngài để lại cho nhân loại vẫn hiện hữu. 



 120 

Dù đấng Ðạo sư không để lại bút tích, nhưng các đại đệ tử của Ngài đã gìn giữ 

giáo pháp bằng trí nhớ và đã truyền khẩu từ thế hệ nầy sang thế hệ khác. 

  

III.  Tóm Lược Về Mật Giáo Ngũ Tạng: 

Thứ Nhất Là Kinh Tạng: Kinh Tạng đại để gồm những bài pháp có tính cách 

khuyên dạy mà Ðức Phật giảng cho cả hai bậc, xuất gia và hàng cư sĩ, trong 

nhiều cơ hội khác nhau. Một vài bài giảng của các vị đại đệ tử như các ngài Xá 

Lợi Phất, Mục Kiền Liên và A Nan Ðà cũng được ghép vào Tạng Kinh và cũng 

được tôn trọng như chính lời Ðức Phật vì đã được Ðức Phật chấp nhận. Phần lớn 

các bài pháp nầy nhắm vào lợi ích của chư Tỳ Kheo và đề cập đến đời sống cao 

thượng của bậc xuất gia. Nhiều bài khác liên quan đến sự tiến bộ vật chất và tinh 

thần đạo đức của người cư sĩ. Kinh Thi Ca La Việt chẳng hạn, dạy về bổn phận 

của người tại gia. Ngoài ra, còn có những bài giảng lý thú dành cho trẻ em. Tạng 

Kinh giống như một bộ sách ghi lại nhiều quy tắc để theo đó mà thực hành, vì 

đó là các bài pháp do Ðức Phật giảng ở nhiều trường hợp khác nhau cho nhiều 

người có căn cơ, trình độ và hoàn cảnh khác nhau. Ở mỗi trường hợp Ðức Phật 

có một lối giải thích để người thính pháp được lãnh hội dễ dàng. Thoáng nghe 

qua hình như mâu thuẫn, nhưng chúng ta phải nhận định đúng Phật ngôn theo 

mỗi trường hợp riêng biệt mà Ðức Phật dạy điều ấy. Tỷ như trả lời câu hỏi về 

cái “Ta,” có khi Ðức Phật giữ im lặng, có khi Ngài giải thích dông dài. Nếu 

người vấn đạo chỉ muốn biết để thỏa mãn tánh tọc mạch thì Ngài chỉ lặng thinh 

không trả lời. Nhưng với người cố tâm tìm hiểu chơn lý thì Ngài giảng dạy rành 

mạch và đầy đủ. Tạng kinh Phạn hay Ðại Thừa chia làm năm phần: 1) Trường A 

Hàm, tương ứng với Trường Bộ Kinh của tạng kinh Pali; 2) Trung A Hàm, 

tương ứng với Trung Bộ Kinh của kinh tạng Pali; 3) Tạp A Hàm, tương ứng với 

Tạp Bộ Kinh trong kinh tạng Pali; 4) Tăng Nhất A Hàm, tương ứng với Tăng 

Chi Bộ Kinh; 5) Trong kinh tạng Phạn ngữ, có bộ kinh gọi là Khuất Ðà Ca A 

Hàm, tuy nhiên bộ kinh này không tương ứng với bộ Tiểu Bộ Kinh trong kinh 

tạng Pali. 

Thứ Nhì Là Luật Tạng: Ba La Ðề Mộc Xoa là những quy luật của cuộc sống 

trong tự viện. Ðây cũng là một trong ba tạng kinh điển. Người ta nói Ngài Ưu 

Ba Ly đã kết tập đầu tiên. Còn gọi là Ba La Ðề Mộc Xoa, còn gọi là Kinh Giải 

Thoát, một phần của Vinaya-pitaka, chứa đựng các qui tắc kỷ luật gồm 250 giới 

cho tỳ kheo và 348 giới cho tỳ kheo ni. Các qui tắc nầy được nhắc lại trong Tăng 

hay Ni đoàn mỗi lần làm lễ bố tác (Uposatha) và đây là dịp cho chư tăng ni xưng 

tội về những thiếu xót đã phạm phải. Tuy nhiên, luật đòi hỏi vị Tăng hay vị Ni 

nào phạm tội phải nhận tội và chịu kỷ luật của giáo đoàn. Theo Hòa Thượng 

Narada trong Ðức Phật và Phật Pháp, Luật Tạng được xem là cái neo vững chắc 

để bảo tồn con thuyền Giáo Hội trong những cơn phong ba bão táp của lịch sử. 

Phần lớn Luật Tạng đề cập đến giới luật và nghi lễ trong đời sống xuất gia của 

các vị Tỳ Kheo và Tỳ Kheo Ni. Ngót hai mươi năm sau khi thành đạo, Ðức Phật 

không có ban hành giới luật nhứt định để kiểm soát và khép chư Tăng vào kỷ 

cương. Về sau, mỗi khi có trường hợp xảy đến, Ðức Phật đặt ra những điều răn 

thích hợp. Luật Tạng nêu rõ đầy đủ lý do tại sao và trường hợp nào mà Ðức Phật 

đặc ra một giới, và mô tả rành mạch các nghi thức hành lễ sám hối của chư 

Tăng. Ngoài ra, lịch trình phát triển đạo giáo từ thuở ban sơ, sơ lược đời sống và 



 121 

chức nhiệm của Ðức Phật, và những chi tiết về ba lần kết tập Tam Tạng Kinh 

Ðiển cũng được đề cập trong Luật Tạng. Tóm lại, đây là những tài liệu hữu ích 

về lịch sử thời thượng cổ, về các cổ tục ở Ấn Ðộ, về kiến thức và trình độ thẩm 

mỹ thời bấy giờ. Theo tiếng Phạn là Ưu Bà La Xoa hay Tỳ Ni, dịch là “luật” hay 

“giới luật.” Tên khác của Ba La Ðề Mộc Xoa, tức là những quy luật của cuôc 

sống trong tự viện. Ðây cũng là một trong ba tạng kinh điển. Người ta nói Ngài 

Ưu Ba Ly đã kết tập đầu tiên. Luật Tạng là qui tắc sinh hoạt của tứ chúng: Luật 

Tạng là phần thứ ba của Tam tạng kinh điển, nói về những qui tắc sinh hoạt của 

tứ chúng (chư Tăng ni và hai chúng tại gia). Luật tạng gồm có ba phần: Thứ nhất 

là Qui luật cho chư Tăng: Gồm tám chương. Trục xuất khỏi giáo đoàn: Trục 

xuất hẳn những vị nào phạm tội giết người, trộm cướp, dâm dục, lấy của Tam 

bảo xài cho cá nhân và gia đình, và khoe khoang mình đã chứng đắc một cách 

dối trá. Khai trừ tạm thời: Thập Tam Giới Tăng Tàn (Sanghadisesa). Khai trừ 

tạm thời những vị phạm phải một trong mười ba tội sau đây như vu khống, gây 

bất hòa, sờ mó phụ nữ, v.v. Hai Bất định giới: Những lỗi không xác định. Tam 

Thập Giới Xả Ðọa: Ba mươi “từ bỏ” những của cải phi nghĩa như quần áo, thực 

phẩm, thuốc men, v.v. Cửu Thập Giới Ðọa: Chín mươi “chuộc tội”: 90 mươi 

(92?) trường hợp có thể chuộc tội cho những lỗi nhẹ như nói dối, bướng bỉnh 

nhục mạ, v.v. Tứ Giới Hối Quá: Bốn tội liên quan tới các buổi ăn uống. Một 

Trăm Giới Chúng Học: Các quy tắc ứng xử lịch sự. Thất Diệt Tranh 

Pháp:  Những qui định hòa giải các xung đột. Thứ nhì là những qui luật cho chư 

Ni: Cũng gồm có 8 chương như giới luật cho Tỳ Kheo; tuy nhiên, tỳ kheo ni có 

nhiều giới luật hơn. Thứ ba là qui tắc tự viện: Ðây là những qui tắc về cuộc sống 

thường nhật trong tự viện, cho cả Tăng lẫn Ni cũng như nghi thức hành lễ, ăn, 

mặc, cách thức an cư kiết hạ, v.v. Trong Phật giáo, Ba La Ðề Mộc Xoa còn được 

gọi là Kinh Giải Thoát, một phần của Vinaya-pitaka, chứa đựng các qui tắc kỷ 

luật gồm 250 giới cho tỳ kheo và 348 giới cho tỳ kheo ni. Các qui tắc nầy được 

nhắc lại trong Tăng hay Ni đoàn mỗi lần làm lễ bố tác (Uposatha) và đây là dịp 

cho chư tăng ni xưng tội về những thiếu xót đã phạm phải. Tuy nhiên, luật đòi 

hỏi vị Tăng hay vị Ni nào phạm tội phải nhận tội và chịu kỷ luật của giáo 

đoàn. Thứ tư là Giới Luật cho người Tại Gia: Dầu không được ghi trong Ba La 

Ðề Mộc Xoa, nhưng đức Phật đã đặt ra luật pháp và quy tắc cho phép người 

Phật tử thuần thành hành động đúng trong mọi hoàn cảnh (pháp điều tiết thân 

tâm để ngăn ngừa cái ác gọi là luật, pháp giúp thích ứng với phép tác chân chính 

bên ngoài gọi là nghi). Trong cả hai trường phái Nguyên Thủy và Ðại Thừa, 

Ðức Phật dạy các đệ tử của Ngài, nhất là Phật tử tại gia giữ gìn ngũ giới. Dù 

Kinh Phật không đi vào chi tiết, nhưng các đạo sư cả hai trường phái đã giải 

thích rất rõ ràng về năm giới nầy: không sát sanh, không trộm cắp, không tà 

dâm, không vọng ngữ, và không uống những chất cay độc. 

Thứ Ba Là Luận Tạng: Trong Phật giáo, từ Luận Tạng thường để chỉ những 

luận văn bàn về vấn đề giáo lý và triết học do học thuyết Phật nêu lên. Luận tạng 

được các nhà tư tưởng hay tác giả Phật giáo soạn, một hệ thống triết học của các 

kinh điển có tính cách giáo huấn, chứ không phải là những bài thuyết giảng của 

Ðức Phật. Luận Tạng là một trong ba tạng kinh điển. Luận Tạng bao gồm phần 

giải thích và biện luận kinh điển hay những lời Phật dạy. Các học giả đều thừa 

nhận rằng Hội Nghị Kết Tập lần thứ nhất nầy chỉ bàn về Kinh Tạng (Dharma) 



 122 

và Luật Tạng (Vinaya), phần Luận Tạng không được nói đến trong cuộc kết tập 

kinh điển lần thứ nhất. Tuy nhiên, bộ Luận Tạng đầu tiên được mọi người công 

nhận là của ngài Ðại Ca Diếp, một đệ tử của Phật biên soạn, nhưng mãi về sau 

nầy mới hoàn thành. Bộ Luận tạng Hoa Ngữ gồm ba phần: Ðại Thừa Luận, Tiểu 

Thừa Luận, và Tống Nguyên Tục Nhập Tạng Chư Luận (960-1368 sau Tây 

Lịch). Luận Tạng Phật giáo hay là cái giỏ của học thuyết cao thượng. Luận Tạng 

là tạng thứ ba trong Tam tạng giáo điển Phật giáo. Nghiên cứu về Phật pháp. 

Luận Tạng được dịch sang tiếng Trung Hoa như là Ðại Pháp hay Vô Tỷ Pháp 

(Vô Ðối Pháp). Tuy nhiên, trong những tác phẩm Phật giáo Ðại Thừa về sau 

này, người ta thường gán cho từ “Luận Tạng A Tỳ Ðạt Ma” là giáo thuyết Tiểu 

Thừa. Kỳ thật, đây chính là những lời giảng và phân tích về các hiện tượng tâm 

thần và tâm linh chứa đựng trong những thời thuyết pháp của Phật và các đệ tử 

của Ngài. Abhidharma với tiếp đầu ngữ “Abhi” có nghĩa là “hơn thế,” hay “nói 

về.” Như vậy Abhidharma có nghĩa là “Tối thắng Pháp” hay “trần thuật về 

Dharma.” Trong khi Dharma là giáo lý tổng quát của Phật, thì A Tỳ Ðạt Ma là 

một trần thuật siêu hình đặc biệt do các bậc trưởng lão mang lại. A Tỳ Ðạt Ma 

chứa đựng những minh giải trừu tượng và triết học siêu hình về Phật giáo. 

Thứ Tư Là Bát Nhã Ba La Mật (Trí Tuệ Bát Nhã): Bát Nhã Ba La Mật hay Trí 

huệ thù thắng có nghĩa là quán sát tất cả chư pháp như thật. Trí tuệ khiến chúng 

sanh có khả năng đáo bỉ ngạn. Trí tuệ giải thoát là ba la mật cao nhất trong lục 

ba la mật, là phương tiện chánh để đạt tới niết bàn. Nó bao trùm sự thấy biết tất 

cả những huyễn hoặc của thế gian vạn hữu, nó phá tan bóng tối của si mê, tà 

kiến và sai lạc. Trong Phật Giáo, Bát Nhã là âm của thuật ngữ Prajna từ Phạn 

ngữ có nghĩa là trí tuệ (ý thức hay trí năng). Có ba loại bát nhã: thật tướng, quán 

chiếu và văn tự. Bát Nhã còn có nghĩa là thực lực nhận thức rõ ràng sự vật và 

những nguyên tắc căn bản của chúng cũng như xác quyết những gì còn nghi 

ngờ. Bát Nhã có nghĩa là cái biết siêu việt. Bát Nhã Ba La Mật Kinh diễn tả chữ 

“Bát Nhã” là đệ nhất trí tuệ trong hết thảy trí tuệ, không gì cao hơn, không gì so 

sánh bằng (vô thượng, vô tỷ, vô đẳng). Có ba loại Bát Nhã: Thực tướng bát nhã, 

Quán chiếu bát nhã, và Phương tiện Bát Nhã. Thực tướng bát nhã là trí huệ đạt 

được khi đã đáo bỉ ngạn. Quán chiếu bát nhã là phần hai của trí huệ Bát Nhã. 

Ðây là trí huệ cần thiết khi thật sự đáo bỉ ngạn. Phương tiện Bát Nhã hay văn tự 

Bát nhã. Ðây là loại trí huệ hiểu biết chư pháp giả tạm và luôn thay đổi. Ðây là 

trí huệ cần thiết đưa đến ý hướng “Ðáo Bỉ Ngạn”. Theo kinh Pháp Bảo Ðàn, 

phẩm thứ ba, Lục Tổ bảo rằng: “Nầy đại chúng! Người đời tự sắc thân là thành, 

mắt tai mũi lưỡi là cửa, ngoài có năm cửa, trong có cửa ý. Tâm là đất, tánh là 

vua, vua ở trên đất tâm, tánh còn thì vua còn, tánh mất đi thì vua cũng mất. Tánh 

ở thì thân tâm còn, tánh đi thì thân tâm hoại. Phật nhằm ở trong tánh mà tạo, chớ 

hướng ra ngoài mà cầu. Tự tánh mê, tức là chúng sanh, tự tánh giác tức là Phật. 

Từ bi tức là Quán Thế Âm, hỷ xả gọi là Ðại Thế Chí, hay tịnh tức là Ðức Thích 

Ca, bình trực tức là Phật A Di Ðà. Nhơn ngã ấy là Tu Di, tà tâm là biển độc, 

phiền não là sóng mói, độc hại là rồng dữ, hư vọng là quỷ thần, trần lao là rùa 

trạnh, tham sân là địa ngục, ngu si là súc sanh. Nầy thiện tri thức! Thường làm 

mười điều lành thì thiên đường liền đến, trừ nhơn ngã thì núi Tu Di ngã, dẹp 

được tham dục thì biển nước độc khô, phiền não không thì sóng mói mất, độc 

hại trừ thì rồng cá đều dứt. Ở trên tâm địa mình là giác tánh Như Lai phóng đại 



 123 

quang minh, ngoài chiếu sáu cửa thanh tịnh hay phá sáu cõi trời dục, tự tánh 

trong chiếu ba độc tức liền trừ địa ngục, vân vân., các tội một lúc đều tiêu diệt, 

trong ngoài sáng tột, chẳng khác với cõi Tây phương, không chịu tu như thế nầy 

làm sao đến được cõi kia?” Cũng theo Lục Tổ Huệ Năng trong Kinh Pháp Bảo 

Ðàn, Bát Nhã được phát khởi trong tự tánh theo cách “bất thình lình”, chữ bất 

thình lình ở đây không có nghĩa là tức thì, theo cách bất ngờ hay thình lình, nó 

cũng có nghĩa là hành vi tự phát, nó là cái thấy, không phải là một hành động có 

ý thức thuộc phần tự tánh. Nói cách khác, ánh sáng của Bát Nhã phóng ra từ vô 

niệm tuy nhiên nó không bao giờ rời vô niệm; Bát Nhã ở trong vô thức về sự 

vật. Ðây là cái mà người ta ám chỉ khi nói rằng “thấy là không thấy và không 

thấy là thấy,” hoặc khi nói rằng vô niệm hay tự tánh, trở nên ý thức chính nó 

bằng phương tiện Bát Nhã, tuy nhiên trong ý thức này nó không có sự phân cách 

nào giữa chủ và khách. Do đó, Lục Tổ Huệ Năng nói: “Ai hiểu được chân lý này 

tức thì không nghĩ, không nhớ và không dính mắc.” Nhưng chúng ta phải nhớ 

rằng Lục Tổ Huệ Năng không bao giờ giảng một giáo pháp nào về cái “Vô” đơn 

giản hay về sự bất động đơn giản và Ngài không cậy đến quan niệm về cái vô tri 

trong vấn đề đời sống. Ngày nào đó Bát Nhã phải được phát khởi trong tự tánh; 

vì chừng nào chúng ta chưa có kinh nghiệm này thì không bao giờ chúng ta có 

được cơ hội biết Phật, không những chỉ nơi bản thân chúng ta mà còn nơi những 

người khác nữa. Nhưng sự phát khởi này không phải là một hành động đặc thù 

thành tựu trong lãnh vực ngự trị của ý thức thực nghiệm, và việc này cũng có thể 

đem so sánh với phản ảnh của mặt trăng trong dòng suối; nó không phải liên tục; 

nó ở bên kia sanh tử; cũng như khi người ta bảo nó chết, nó không biết chết; chỉ 

khi nào đạt được trạng thái vô tâm thì mới có những thuyết thoại chưa từng 

được nói ra, những hành động chưa từng được thực hiện. 

Thứ Năm Là Ðà La Ni: Ðà La Ni, đặc biệt Chú Ðà La Ni được nhấn mạnh bởi 

trường phái Chân Ngôn. Trì giữ, tổng trì hay bảo tồn huệ lực và trí lực, không để 

cho thiện pháp bị tán loạn, ngăn che không cho các ác pháp tăng trưởng. Những 

phương thức nguyện cầu bí mật, thường bằng Phạn ngữ, tìm thấy sớm nhất ở 

Trung Quốc vào thế kỷ thứ ba sau Tây Lịch; chúng là một phần của Ðà La Ni 

Tạng của Du Già hay Mật Giáo. Phạn ngữ “Dharani” có nghĩa là “sợi chỉ.” Chú 

cũng có nghĩa là văn bản, hay những bài thuyết giảng của Ðức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, nhưng chỉ xuất hiện vào khoảng thế kỷ thứ bảy mà thôi. Trong Mật 

giáo, chú là những lời Phật nói riêng cho từng người và được các đệ tử ghi chép 

lại. Như vậy “Chú” là sự tập hợp có hệ thống hay khắng khít ý hướng hay mật 

ngữ của Phật về sự phát triển tâm linh. Trong Mật giáo, chú là những lời Phật 

nói riêng cho từng người và được các đệ tử ghi chép lại. Như vậy “Chú” là sự 

tập hợp có hệ thống hay khắng khít ý hướng hay mật ngữ của Phật về sự phát 

triển tâm linh. 

  

  

  

  

  

  

  



 124 

  

  

  

Chương Hai Mươi Hai 

  

Danh Xưng Ðạt Lai Lạt Ma & 

Ban Thiền Lạt Ma 

  

I.    Ðạt Lai Lạt Ma: 

Danh hiệu Lạt Ma có thể được dịch nghĩa là đạo sư và thường được dùng để gọi 

người thầy đáng tôn kính. Tuy nhiên, trên thực tế bất cứ ai đã nhận đệ tử đều 

được gọi là Lạt Ma. Theo những trường phái Tây Tạng khác thì Lạt Ma dành 

cho bất cứ vị nào đã vượt qua ba năm tu thiền kín. Như vậy danh hiệu Lạt Ma có 

thể có nhiều ý nghĩa khác nhau về năng lực và công phu tu tập. Ðạt Lai Lạt Ma 

là giáo chủ phái Hoàng Y bên Tây Tạng, cũng là vị lãnh đạo đất nước. Một vị 

thầy có trí năng lớn bằng đại dương, vị lãnh đạo tinh thần hay quốc trưởng Tây 

Tạng, hiện thân của Quán Thế Âm cũng như Ban Thiền Lạt Ma. Theo Phật giáo 

Tây Tạng thì từ Lạt Ma là một vị thầy tôn giáo, được đệ tử sùng kính vì ông là 

hiện thân của Phật Pháp. Ngày nay từ Lạt Ma được dùng một cách lịch sự để chỉ 

bất cứ vị sư Tây Tạng nào, không kể mức độ phát triển tâm linh của vị nầy. Có 

ba vị Lạt Ma cao cấp là Ðạt Lai Lạt Ma, Ban Thiền Lạt Ma, và Bogdo Lạt Ma 

hay vị Tăng Thống Phật giáo Mông Cổ. Từ năm 1391 đến nay Tây Tạng có 14 

vị Lạt Ma. Từ thế kỷ thứ 17, Ðức Ðạt Lai Lạt Ma là người trị vì và lãnh đạo tinh 

thần của xứ Tây Tạng bằng sự hiện thân hay đầu thai liên tục, và sau khi nhà 

lãnh đạo qua đời người ta tìm người kế vị và thường được công nhận ở một cậu 

bé trai. Cho đến khi trưởng thành, một nhiếp chính được chỉ định nắm quyền 

tạm thời. Tất cả các vị Ðạt Lai Lạt Ma đều có mối quan hệ đặc biệt với Ðức 

Quán Thế Âm: một số sự kiện chứng minh rằng họ là hiện thân của vị Bồ Tát từ 

bi, trong khi những vị khác nói rằng họ có nguồn gốc của Ngài hoặc con người 

được Ðức Quán Thế Âm ban phước lành. 

Ðối với người Tây Tạng, đức Ðạt Lai Lạt Ma là vị Quốc Trưởng, vị thầy cao cả, 

và là Giáo chủ phái Hoàng Mạo. Thứ nhất, Ðức Ðạt Lai Lạt Ma là Quốc trưởng 

Tây Tạng: Quốc trưởng Tây Tạng: Vị Ðạt Lai Lạt Ma được xem như là hiện 

thân của Ðức Quán Thế Âm Bồ Tát. Từ Dalai có nghĩa là “Biển Lớn” là một 

danh hiệu ban cho vị Ðại Lạt Ma thứ ba của trường phái Gelugpa được Gusri 

Kham sáng lập vào năm 1587. Thứ nhì, Ðức Ðạt Lai Lạt Ma là Vị thầy cao 

cả: Trong Phật giáo Tây Tạng, Dalai Lama được sùng kính vì Ngài là hiện thân 

thuần khiết cho giáo thuyết của Ðức Phật. Trong Kim Cang thừa, vị Lạt ma đặc 

biệt quan trọng, vì vai trò của ngài không chỉ giảng dạy, mà ngài còn có thể thực 

hiện nghi lễ nữa. Vị Lạt Ma có nhiệm vụ truyền trao Phật pháp cho đệ tử và cho 

mọi người. Truyền thống huấn luyện một vị Lạt Ma mất nhiều năm học về nhiều 

giới luật khác nhau và triết lý Thiền trong Phật giáo. Chỉ sau 3 mùa an cư kiết 

hạ, vị Lạt Ma mới được phép trao truyền sự hiểu biết của mình cho người 

khác. Thứ ba, Ðức Ðạt Lai Lạt Ma là Giáo chủ phái Hoàng Mạo: Giáo chủ phái 

Hoàng Mạo bên Tây Tạng, cũng là vị lãnh đạo đất nước. Một vị thầy có trí năng 

lớn bằng đại dương, vị lãnh đạo tinh thần hay quốc trưởng Tây Tạng, hiện thân 



 125 

của Quán Thế Âm cũng như Ban Thiền Lạt Ma. Theo Phật giáo Tây Tạng thì từ 

Lạt Ma là một vị thầy tôn giáo, được đệ tử sùng kính vì ông là hiện thân của 

Phật Pháp. Ngày nay từ Lạt Ma được dùng một cách lịch sự để chỉ bất cứ vị sư 

Tây Tạng nào, không kể mức độ phát triển tâm linh của vị nầy. Có ba vị Lạt Ma 

cao cấp là Ðạt Lai Lạt Ma, Ban Thiền Lạt Ma, và Bogdo Lạt Ma hay vị Tăng 

Thống Phật giáo Mông Cổ. Tước vị Ðạt Lai Lạt Ma được xem như là “Ðấng 

Thế Chủ Tôn Quí” hay “Ðấng Hiện Hữu.” Vị Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ năm là 

Ngawang Losang Gyatso trở thành vị lãnh đạo toàn bộ đất nước Tây Tạng, và 

trước khi Tây Tạng bị Trung Quốc xâm chiếm và sáp nhập vào thập niên 1950s, 

vị Ðạt Lai Lạt Ma vừa là vị lãnh đạo tinh thần mà cũng là nhà lãnh đạo thế 

quyền của Tây Tạng. Từ năm 1391 đến nay Tây Tạng có 14 vị Lạt Ma. 

Từ năm 1391 đến nay, Tây Tạng có 14 vị Ðạt Lai Lạt Ma: 1) Dalai Lama 

Gendun Drub (1391-1475), 2) Dalai Lama Gendun Gyatso (1475-1542), 3) 

Dalai Lama Sonam Gyatso (1543-1588), 4) Dalai Lama Yonten Gyatso (1589-

1617), 5)            Dalai Lama Losang Gyatso (1617-1682), 6) Dalai Lama 

Jamyang Gyatso (1683-1706), 7)         Dalai Lama Kelsang Gyatso (1708-1757), 

8) Dalai Lama Jampel Gyatso (1758-1804), 9) Dalai Lama Lungtog Gyatso 

(1806-1815), 10) Dalai Lama Tsultrim Gyatso (1816-1837), 11) Dalai Lama 

Kedrub Gyatso (1838-1856), 12) Dalai Lama Trinle Gyatso (1856-1875), 13) 

Dalai Lama Tubten Gyatso (1876-1933), 14) Dalai Lama Tenzin Gyatso (sinh 

năm 1935, hiện đang sống lưu vong). 

  

II.   Ban Thiền Lạt Ma: 

Ban Thiền Lạt Ma, danh hiệu tôn vinh do vị Ðạt Lai Lạt Ma đặt cho thầy mình. 

Theo truyền thống Tây Tạng thì vị Ðạt Lai Lạt Ma chính là hiện thân của Quán 

Thế Âm, nên vị Ðạt Lai Lạt Ma thứ V đã tuyên bố thầy mình là Phật A Di Ðà. 

Khác với Ðạt Lai Lạt Ma, Ban thiền Lạt ma không phải thi hành những nghĩa vụ 

chính trị tuy vẫn còn luân hồi sanh tử. Ban Thiền Lạt Ma là vị lạt ma tái sinh có 

ảnh hưởng lớn thứ nhì của phái Gelukpa trong phật giáo Tây Tạng, mà người ta 

tin là do sự thị hiện của Ðức Phật A Di Ðà. Chức Ban Thiền Lạt Ma là chức vị 

thứ hai sau Ðức Ðạt Lai Lạt Ma của Phật Giáo Tây Tạng. Tước hiệu “Ban 

Thiền” hay “Học giả vĩ đại” được ban cho Gendun Drup, vị trụ trì của tự viện 

bKra shis lhun po. Về sau này thì các vị trụ trì kế tiếp được kế vị. Vị Ban Thiền 

Lạt Ma ngự tại điện Tashilhumpo hay Luân Bố Miếu, trong thành Nhựt Cáp 

Tắc. Vào năm 1640 vị Ðạt Lai Lạt Ma thứ năm, nhờ sự trợ lực của Mông Cổ, đã 

nắm trọn quyền hành chánh và tôn giáo trong nước, ngài bèn tôn vinh vị Thầy 

của mình chức Ban Thiền Lạt Ma, và xây dựng điện Trát Thập Luân Bố cho 

ngài. Khi vị Ban Thiền Lạt Ma nầy thị tịch, một vị khác (một đứa trẻ) được tìm 

thay thế, giống như trường hợp của chức vị Ðạt Lai Lạt Ma, nhưng vị Lạt Ma 

tương lai sẽ không được dân chúng thừa nhận cho đến khi nào vị nầy qua được 

những cuộc khảo nghiệm của các ủy viên hội đồng Phật Giáo Tây Tạng. Hãy 

còn một vấn đề đang bàn cãi giữa Ðạt Lai Lạt Ma và về vấn đề tìm ra vị Ban 

Thiền Lạt Ma đời thứ 11. Ðạt Lai Lạt Ma thì chính thức thừa nhận một cậu bé 

Tây Tạng tên Gendun Chogi Nyima như là vị tái sinh của Ban Thiền Lạt Ma đời 

thứ mười, nhưng nước Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa bác bỏ cả vị tái sanh, lẫn 

quyền thừa nhận vị tái sanh của Ðức Ðạt Lai Lạt Ma, dù cho đức Ðạt Lai Lạt 



 126 

Ma là vị lãnh đạo tinh thần của Phật giáo Tây Tạng, và chủ thuyết chính thức 

của Trung Hoa bác bỏ sự đặt ra tái sanh coi đó như là mê tín dị đoan thời phong 

kiến. Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa còn đi xa hơn nữa là tự lập ra ứng viên 

cho chức Ban Thiền Lạt Ma, nhưng sự nghịch lý của những viên chức đảng 

Cộng Sản phi Phật giáo lựa chọn những vị tái sanh, khiến họ phải dùng vũ lực 

hay đe dọa tù đày để chiêu dụ dân chúng Tây Tạng chấp nhận sự lựa chọn của 

họ. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Hai Mươi Ba 

  

Thần Giám Hộ Trong 

Phật Giáo Mật Tông Tây Tạng 

  

I.   Tổng Quan Về Thần Giám Hộ Trong Phật Giáo Mật Tông Tây Tạng: 

“Yi-Dam” Từ ngữ Tây Tạng có nghĩa là “thần giám hộ,” hay chư Phật tập trung 

vào thiền quán tưởng của Mật tông. Các vị này thường tiêu biểu cho từ bi và trí 



 127 

tuệ, nhưng cũng được xem như những thực thể hiện báo thân trụ tại các tầng trời 

Phật giáo. Trong thiền quán tưởng tới một vị thần giám hộ, hành giả tạo cho 

mình một hình ảnh sinh động có những phẩm chất lý tưởng cửa một vị Phật. 

Ðây gọi là giai đoạn phát động, được theo sau bởi giai đoạn hoàn thành, trong 

đó hình ảnh của vị Phật này hợp nhất với chính mình để trở thành một vị thần 

giám hộ không thể tách rời được. Vị quán tưởng hình tượng được xem như là 

“chúng sanh thệ nguyện” và vị mà hành giả gặp gỡ trong lúc thực tập quán 

tưởng là “chúng sanh trí tuệ.” Lối tu tập này đòi hỏi hành giả phải có lễ quán 

đảnh trước đây với một vị thầy có đủ thẩm quyền, và thực tập quán tưởng phải 

do chính sự hướng dẫn từ miệng của vị thầy ấy. 

  

II.   Thần Giám Hộ Của Trường Phái Gelukpa Trong Phật Giáo Mật 

Tông Tây Tạng: 

Dorje Shukden là từ ngữ Tây Tạng dùng để chỉ “Kim Cang Dũng Mãnh.” Ðây là 

một vị thần giám hộ của trường phái Gelukpa của Phật giáo Tây Tạng, người ta 

nói ngài là tái sanh của Drakpa Gyeltsen, người được thừa nhận là tái sanh lần 

thứ ba của Ban Thiền Lạt Ma Sonam Drakpa, ngài là vị đã viết sách giáo khoa 

cho Viện Ðại Học Tự Viện Drebung Loseling. Theo huyền thoại của vị thần này 

thì Drakpa Gyeltsen là đối thủ của vị Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ năm là Ngawang 

Losang Gyatso, và những người ủng hộ đức Ðạt Lai Lạt Ma cố gắng sát hại ngài 

bên cạnh việc loan truyền những tin đồn xấu ác về ngài. Cuối cùng ngài cảm 

thấy mệt mỏi về việc này và quyết định tự kết liễu đời mình bằng cách nhét đầy 

miệng chiếc khăn để làm nghi lễ cho đến khi ngộp thở. Chiếc khăn ấy đã được 

trao cho ngài bởi vị Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 5 theo sau cuộc tranh luận giữa hai 

người để cho thấy ngài là người thắng cuộc. Trước khi chết, ngài đã bảo đệ tử 

rằng nếu như những tin đồn về ngài mà không đúng sự thật thì một luồng khói 

đen có hình bàn tay sẽ bay lên ống khói nơi làm lễ trà tỳ cho ngài. Việc này 

được tường thuật lại là đã xảy ra, và ít lâu sau đó thần thức ồn ào của ngài bắt 

đầu khủng bố nhiều người, ngay cả đức Ðạt Lai Lạt Ma. Tuy nhiên, về sau này 

ngài làm cho người ta tin rằng ngài đã trở thành “thần hộ pháp,” và nhiệm vụ 

đặc biệt của ngài là bảo hộ trường phái Gelukpa chống lại kẻ thù. George 

Dreyfus đã tranh luận một cách thuyết phục rằng câu chuyện về việc chuyển hóa 

thành ma trả thù của ngài Drakpa Gyeltsen có lẽ khởi đầu kẻ thù ngài dùng để 

phỉ báng ngài, nhưng trong thời gần đây nó đã trở thành huyền thoại về Dorje 

Shukden trong số những người hết lòng thờ phượng ngài. Vài trăm năm sau cái 

chết của ngài Drakpa Gyeltsen, thì Dorje Shukden chỉ còn là loại ma thứ yếu 

trong đền miếu của trường phái Gelukpa, nhưng theo Rinpoche Pabongka và đệ 

tử của ông là Rinpoche Trijang ngài đã vượt lên chiếm vị trí của một thần hộ 

pháp chính yếu. Ngài thường được họa có vẻ mặt dễ sợ, với một vòng kiềng làm 

bằng sọ người cũng như những đồ trang sức ghê sợ khác, bao bọc quanh ngài là 

lửa. Ngài có liên hệ với chủ nghĩa môn phái, và theo sau một giấc mơ trong đó 

ngài nhìn thấy Dorje Shukden đang đánh với Nechung, vị thần hộ pháp chính 

của chánh phủ Tây Tạng, đức Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 14 ban hành ngay một đạo 

luật hối thúc người Tây Tạng hãy ngừng ngay việc thờ phượng vị thần 

này. Dorje Shukden đã trở nên phổ cập rộng rãi trong số các vị Lạt Ma trong 

truyền thống Gelukpa trong thế kỷ 20, nhưng theo sau sự tuyên bố của Ðức Ðạt 



 128 

Lai Lạt Ma, hầu hết truyền thống Gelukpa đều công khai chối bỏ việc thờ 

phượng vị thần này. Tuy nhiên, một ngoại lệ quan trọng là việc lên tiếng của 

Geshe Kelsang Gyatso, người sáng lập ra trường phái Kadampa mới. Ông đã 

công khai chối bỏ quyết định của đức Ðạt Lai Lạt Ma, ông và đệ tử của mình tố 

cáo đức Ðạt Lai Lạt Ma đã vi phạm đến tự do tôn giáo của họ. Cuộc tranh luận 

này tủa ra quá nhiều thù địch và bạo động, và khi một người ủng hộ nổi bật của 

đức Ðạt Lai Lạt Ma, vị cựu giám đốc của Học Viện Biện Chứng Phật Giáo ở 

Dharmasal cùng với hai sinh viên khác bị ám sát một cách dã man ngay trong 

chỗ cư ngụ của ông ta. Mặc dù những người ủng hộ của Dorje Shukden đã công 

khai tuyên bố rằng họ chẳng dính dáng gì trong những việc sát hại này cũng đưa 

đến những hoài nghi ngay trong giới những người thờ phụng vị thần này. 

Chương Hai Mươi Bốn 

  

Phương Pháp Thực Hành Của 

Mật Giáo Chân Ngôn Thừa 

  

I.    Tổng Quan Về Phương Pháp Thực Hành Của Mật Giáo Chân Ngôn 

Thừa: 

Chân Ngôn thừa và Câu Sinh Khởi thừa đề cập chủ yếu đến những khía cạnh 

tâm lý của sự phát triển tinh thần. Các lời chỉ dạy có tính cách hết sức riêng biệt 

và các nội dung ấy phải được hiểu qua sự kinh nghiệm trực tiếp. Ðiều nầy giải 

thích cho sự khó hiểu của hai trường phái nầy đối với một đầu óc chỉ quen hiểu 

các sự việc theo những quan hệ được mô tả bằng lời. Theo Giáo Sư Junjiro 

Takakusu trong Cương Yếu Triết Học Phật Giáo, Chân Ngôn tông tự cho là Mật 

giáo duy nhất trong lúc các tông khác được xem như là Hiển Giáo. Sự phân biệt 

giữa hai giáo lý mật và hiển là do nơi luận giải về Pháp thân của Ðức Phật. Pháp 

thân là thể tánh nên theo hiển giáo là không hình danh sắc tướng, không thuyết 

giáo. Trong lúc theo Mật giáo của Mật tông thì Ðức Phật hóa thân thuyết pháp 

tự thân đã là pháp thân và có đủ hình tướng sắc danh và có thuyết pháp. Những 

lời dạy của Ngài được ghi lại trong Ðại Nhật và Kim Cang Ðảnh Kinh. Thêm 

vào đó, hiển giáo nhận rằng nhân duyên của Phật quả có thể giải thích được từng 

phần trong lúc quả báo thì không thể giải thích bằng cách nào được. Trạng thái 

bất khả tư nghì của Phật quả lại được giải thích trong các kinh mật kể trên. Còn 

về thời gian để tự chứng được Phật quả thì hiển giáo cho rằng phải trải qua ba a 

tăng kỳ kiếp trong lúc mật giáo quan niệm chỉ cần một niệm hay cùng lắm trong 

cùng một đời là đủ, và quả quyết chính tự thân nầy của chúng ta sẽ thành Phật. 

Chỉ có một tông phái dựa trên tam tạng kinh điển trong lúc các tông phái khác 

chú trọng hình thức nghi lễ hơn.  

  

II.   Những Bước Tu Hành Theo Phật Giáo Mật Tông: 

Chân Ngôn thừa dĩ nhiên là cũng nhằm mục đích thực hiện những gì mà các 

tông phái Phật giáo khác đang làm, như là sự hợp nhất nơi con người, sự giác 

ngộ và sự thuần thục về mặt tâm linh. Thứ Nhất Là Quy-Y Tam Bảo và Phát 

Bồ Ðề Tâm: Bước đầu tiên vẫn là quy-y Tam Bảo và hướng đến Bồ Ðề tâm. 

Tuy nhiên, quy-y Tam Bảo ở đây không còn là quy-y nơi những con người hay 

kinh sách cụ thể, mà có thể nói đây là sức mạnh tâm linh được biểu trưng qua 



 129 

Tam Bảo. Sự quy-y nầy gắn liền với quyết tâm đạt đến giác ngộ vì lợi ích của tất 

cả chúng sanh hữu tình và sự quyết tâm nầy tạo nên một sự thay đổi quan điểm 

nhiều hơn, trong đó, người học đạo từ bỏ một cách ý thức sự dẫn dắt của kiểu 

suy luận theo lý trí để bắt đầu nhìn thấy mình và thế giới xung quanh bằng một 

quan điểm trực giác. Thứ Nhì Là Củng Cố Và Phát Triển Quan Ðiểm Mới 

Nầy: Trong quá trình trầm tư nầy, việc tụng niệm thần chú có vai trò quan 

trọng  vì nó là phương tiện để trục xuất các điều kiện đối nghịch, gạt bỏ các 

quyền năng tà mị đang che phủ. Thứ Ba Là Chuẩn Bị Các Mạn Ðà La: Sau đó 

thì đến việc trưng bày các Mạn Ðà La (mandala) như là một cách hoàn thiện các 

điều kiện tiên quyết để đạt được công đức và tri thức. Khoa Phân Tâm Học ngày 

nay đã phát hiện giá trị tự thân của các Mạn Ðà La trong quá trình tạo nên sự 

hợp nhất. Ở đây một lần nữa Phật giáo lại vượt xa các phát hiện tâm lý học hiện 

đại và giải quyết vấn đề một cách toàn diện hơn vì Phật giáo không tách biệt con 

người ra khỏi bối cảnh của nó, bối cảnh nầy là vũ trụ toàn thể chứ không phải là 

kiểu vũ trụ được xã hội công nhận. Mỗi bước trong việc chuẩn bị mạn đà la 

tương ứng với lục độ ba la mật. Ðiều nầy có nghĩa là việc xây dựng một mạn đà 

la có một giá trị thực tế vì nó có ảnh hưởng trên phép tu tập của cá thể. Bước 

Cuối Cùng Là Thực Hiện Ðược Sự Hợp Nhất Bất Khả Phân Giữa Bản Thân 

Với Thực Tại Tối Hậu: Ðây là bước cuối cùng trong phương cách thiền định 

của Mật giáo. Phương cách thiết lập khả năng thực tế vững vàng trong cá thể. 

Qua giai đoạn nầy, người ta thực hiện được sự hợp nhất bất khả phân giữa bản 

thân với thực tại tối hậu. Mặc dù theo nghĩa cơ bản thì ‘Guru’ có nghĩa là đạo 

sư. Ðây chính là giai đoạn tối quan trọng, vì dù rằng thực tế được tìm thấy trong 

mọi vật chứ không phải trong một cái tuyệt đối tưởng tượng chỉ có giá trị lu mờ, 

nhưng nếu không có sự giúp đỡ của một đạo sư, tức là của một con người mà 

bản thân đã hành trì yoga và do đó có thể dẫn dắt cho người mới tập trên bước 

đường khó khăn, thì tất cả những phương pháp của Chân ngôn thừa, dù hay đến 

thế mấy, cũng chỉ là vô dụng. 

  

  

III.  Tam Mật Hành Chân Ngôn Thừa: 

Tam mật về thân khẩu ý của Ðức Phật sẽ vĩnh viễn là bi mật nếu không có 

phương tiện dẫn độ. Một phương tiện dẫn độ như vậy, theo mật giáo, phải bắt 

đầu từ gia trì lực (adhisthana) chứ không do nỗ lực hữu hạn của hành giả. 

Phương tiện đó cũng chỉ là biểu hiệu của năng lực bí mật, có thể được bộc lộ 

qua ba nghiệp của chúng sanh (thân khẩu ý)—Xem Chương Hai Mươi Lăm. 

  

IV.  Quả Vị Tu Chứng Trong Phật Giáo Mật Tông: 

Tức Thân Thành Phật (Tức Thân Bồ Ðề). Giáo thuyết của Chân Ngôn tông cho 

rằng “thân tức Phật,” nói cách khác, không chỉ tức tâm tức Phật, mà còn là tức 

thân tức Phật nữa. Theo Chân Ngôn tông, tức thân tức Phật hay tức thân thành 

Phật (thuộc nơi cái sự), trong khi tông Thiên Thai lại cho rằng “tức tâm tức 

Phật” là tùy thuộc nơi cái lý. 

  

  

  



 130 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Hai Mươi Lăm 

  



 131 

Tam Mật Hành Chân Ngôn Thừa 

  

I.    Tổng Quan Về Tam Mật Hành Chân Ngôn Thừa: 

Trong Chân Ngôn Tông có pháp Tam Mật Hành. Tam mật về thân khẩu ý của 

Ðức Phật sẽ vĩnh viễn là bi mật nếu không có phương tiện dẫn độ. Một phương 

tiện dẫn độ như vậy, theo mật giáo, phải bắt đầu từ gia trì lực (adhisthana) chứ 

không do nỗ lực hữu hạn của hành giả. Phương tiện đó cũng chỉ là biểu hiệu của 

năng lực bí mật, có thể được bộc lộ qua ba nghiệp của chúng sanh (thân khẩu ý). 

Qua đó chúng ta có thể biết được cảm ứng toàn vẹn của Ðức Phật và chúng 

sanh, từ đó đạt được kết quả “Phật trong ta, ta trong Phật” (nhập ngã, ngã nhập); 

từ đó thực hành về giáo tướng của Phật quả khả đắc ngay nơi nhục thân nầy. 

Theo đạo Phật, thân người là năm uẩn. Cơ thể vật lý phát sanh từ một bào thai 

do tinh cha huyết mẹ tạo nên. Cái tinh và khí ấy được tạo nên do tinh chất của 

thực phẩm vốn do vạn duyên trên thế gian nầy hợp lại mà thành. Con người như 

vậy, quan hệ mật thiết với vạn duyên bởi thế giới vật chất và tinh thần nầy, con 

người ấy quan hệ mật thiết với xã hội và thiên nhiên, con người ấy không thể 

nào tự tồn tại một mình được. Sự vận hành của ngũ uẩn của con người là sự vận 

hành của thập nhị nhân duyên. Trong đó, sắc uẩn được hiểu là cơ thể vật lý của 

con người, thọ uẩn gồm cảm thọ khổ, lạc, không khổ không lạc, khởi lên từ sự 

tiếp xúc của mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý. Tưởng uẩn gồm có tưởng về sắc, về 

thanh, hương, vị, và về pháp hay về thế giới hiện tượng. Hành uẩn là tất cả 

những hành động về thân, khẩu và ý. Hành uẩn cũng được hiểu là các hành động 

có tác ý do sắc, thanh, hương, vị, xúc, và pháp gây ra. Thức uẩn bao gồm nhãn, 

nhĩ, tỷ, thiệt, thân, và ý thức. Theo lời Phật dạy thì cái quả báo của khẩu 

nghiệp còn nhiều hơn quả báo của thân nghiệp và ý nghiệp, vì ý đã khởi lên 

nhưng chưa bày ra ngoài, chứ còn lời vừa buông ra thì liền được nghe biết ngay. 

Dùng thân làm ác còn có khi bị ngăn cản, chỉ sợ cái miệng mở ra buông lời vọng 

ngữ. Ý vừa khởi ác, thân chưa hành động trợ ác, mà miệng đã thốt ngay ra lời 

hung ác rồi. Cái thân chưa giết hại người mà miệng đã thốt ra lời hăm dọa. Ý 

vừa muốn chưởi rủa hay hủy báng, thân chưa lộ bày ra hành động cử chỉ hung 

hăng thì cái miệng đã thốt ra lời nguyền rủa, dọa nạt rồi. Miệng chính là cửa ngõ 

của tất cả oán họa, là tội báo nơi chốn a tỳ địa ngục, là lò thiêu to lớn đốt cháy 

hết bao nhiêu công đức. Chính vì thế mà cổ nhân thường khuyên đời rằng: 

“Bệnh tùng khẩu nhập, họa tùng khẩu xuất,” hay bệnh cũng từ nơi cửa miệng 

mà họa cũng từ nơi cửa miệng. Nói lời ác, ắt sẽ bị ác báo; nói lời thiện, ắt sẽ 

được thiện báo. Nếu bạn nói tốt người, bạn sẽ được người nói tốt; nếu bạn phỉ 

báng mạ lỵ người, bạn sẽ bị người phỉ báng mạ lỵ, đó là lẽ tất nhiên, nhân nào 

quả nấy. Chúng ta phải luôn nhớ rằng “nhân quả báo ứng không sai,” mà từ đó 

can đảm nhận trách nhiệm sữa sai những việc mình làm bằng cách tu tập hầu từ 

từ tiêu trừ nghiệp tội, chớ đừng bao giờ trách trời oán người. Ý nghiệp là nghiệp 

tạo tác bởi ý (nghiệp khởi ra từ nơi ý căn hay hành động của tâm), một trong tam 

nghiệp thân khẩu ý. So với khẩu nghiệp thì ý nghiệp không mãnh liệt và thù 

nghịch bằng, vì ý nghĩ chỉ mới phát ra ở trong nội tâm mà thôi chứ chưa lộ bày, 

tức là chưa thực hiện hành động, cho nên khó lập thành nghiệp hơn là khẩu 

nghiệp. Nói tóm lại, thân khẩu ý của mọi sinh vật là những phần của Chân như, 

nhưng phiền não che lấp bản tánh chân như: thân mật, khẩu mật, và ý mật. Tam 



 132 

Mật Quán là pháp tu của Mật giáo dùng để diệt trừ tội cấu của ba nghiệp nơi 

Thân Khẩu Ý. 

  

II.   Tóm Lược Về Tam Mật Hành Chân Ngôn Thừa: 

Nếu muốn có được một cuộc sống có nhiều an lạc, tỉnh thức và hạnh phúc hơn, 

ngoài việc hành giả nên luôn nhớ về mười tên giặc: tham, sân, si, mạn, nghi, tà 

kiến, sát, đạo, dâm, vọng, những thứ mà lúc nào cũng chực chờ hãm hại và phá 

nát đường tu của chúng ta, hành giả tại gia lúc nào cũng nên tu tập Tam Mật 

Hành Thân Khẩu Ý trong mọi lúc và mọi hoàn cảnh. Thứ Nhất Là Thân Mật 

Hành: Tay nắm giữ biểu tượng hay kết án khế (mudra), và những cử chỉ khác 

của thân. Theo đạo Phật, thân người là năm uẩn. Cơ thể vật lý phát sanh từ một 

bào thai do tinh cha huyết mẹ tạo nên. Cái tinh và khí ấy được tạo nên do tinh 

chất của thực phẩm vốn do vạn duyên trên thế gian nầy hợp lại mà thành. Con 

người như vậy, quan hệ mật thiết với vạn duyên bởi thế giới vật chất và tinh 

thần nầy, con người ấy quan hệ mật thiết với xã hội và thiên nhiên, con người ấy 

không thể nào tự tồn tại một mình được. Sự vận hành của ngũ uẩn của con người 

là sự vận hành của thập nhị nhân duyên. Trong đó, sắc uẩn được hiểu là cơ thể 

vật lý của con người, thọ uẩn gồm cảm thọ khổ, lạc, không khổ không lạc, khởi 

lên từ sự tiếp xúc của mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý. Tưởng uẩn gồm có tưởng về 

sắc, về thanh, hương, vị, và về pháp hay về thế giới hiện tượng. Hành uẩn là tất 

cả những hành động về thân, khẩu và ý. Hành uẩn cũng được hiểu là các hành 

động có tác ý do sắc, thanh, hương, vị, xúc, và pháp gây ra. Thức uẩn bao gồm 

nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, và ý thức. Theo Kinh Chuyển Pháp Luân, Ðức Phật đã 

dạy rất rõ về ngũ uẩn: “Nầy các Tỳ Kheo, sắc, thọ, tưởng, hành, thức là vô 

thường, khổ và vô ngã.” Chúng ta hãy thử quan sát thân tâm để xem trong hai 

thứ đó chúng ta có thể tìm thấy được cái “Ta” nó nằm ở đâu, và chúng ta thấy 

cái “Ta” nó chẳng ở thân mà cũng chẳng ở tâm. Như vậy cái “Ta” chỉ là tên gọi 

của một tổng hợp những yếu tố vật chất và tinh thần. Hãy xét về sắc uẩn, sắc 

tương ứng với cái mà chúng ta gọi là vật chất hay yếu tố vật chất. Nó chẳng 

những là xác thân mà chúng ta đang có, mà còn là tất cả những vật chất chung 

quanh chúng ta như nhà cửa, đất đai, rừng núi, biển cả, vân vân. Tuy nhiên, yếu 

tố vật chất tự nó không đủ tạo nên sự nhận biết. Sự tiếp xúc đơn giản giữa mắt 

và đối tượng nhìn thấy, hay giữa tai và tiếng động không thể đem lại kết quả 

nhận biết nếu không có thức. Chỉ khi nào ý thức, năm giác quan và năm đối 

tượng của nó cùng hiện diện mới tạo nên sự nhận biết. Nói cách khác, khi mắt, 

đối tượng của mắt, và ý thức cùng hoạt động thì sự nhận biết về đối tượng của 

mắt mới được tạo nên. Vì vậy, ý thức là yếu tố tối cần thiết trong việc tạo nên sự 

nhận biết. Thức tức là thức thứ sáu hay tâm. Giác quan nầy phối hợp với năm 

giác quan mắt, tai, mũi, lưỡi, và thân để tạo nên sự nhận biết. Việc phối hợp giữa 

những yếu tố vật chất và tinh thần tạo nên sự thành hình ý thức nội tâm, và tính 

chất của năm uẩn nầy đều ở trong trạng thái thay đổi không ngừng. Như vậy, 

theo lời Ðức Phật dạy, sự thật của con người là vô ngã. Cái thân và cái tâm mà 

con người lầm tưởng là cái ngã, không phải là tự ngã của con người, không phải 

là của con người và con người không phải là nó. Phật tử chân thuần phải nắm 

được điều nầy một cách vững chắc, mới mong có được một phương cách tu thân 

một cách thích đáng chẳng những cho thân, mà còn cho cả khẩu và ý nữa. 



 133 

Theo Kinh Duy Ma Cật thì ông Duy Ma Cật đã dùng phương tiện hiện thân có 

bệnh để thuyết pháp hóa độ chúng sanh. Do ông (Duy Ma Cật) có bệnh nên các 

vị Quốc Vương, Ðại thần, Cư sĩ, Bà la môn cả thảy cùng các vị Vương tử với 

bao nhiêu quan thuộc vô số ngàn người đều đến thăm bệnh. Ông nhơn dịp thân 

bệnh mới rộng nói Pháp. “Nầy các nhân giả! Cái huyễn thân nầy thật là vô 

thường, nó không có sức, không mạnh, không bền chắc, là vật mau hư hoại, thật 

không thể tin cậy. Nó là cái ổ chứa nhóm những thứ khổ não bệnh hoạn. Các 

nhân giả! Người có trí sáng suốt không bao giờ nương cậy nó. Nếu xét cho kỹ 

thì cái thân nầy như đống bọt không thể cầm nắm; thân nầy như bóng nổi không 

thể còn lâu; thân nầy như ánh nắng dợn giữa đồng, do lòng khát ái sanh; thân 

nầy như cây chuối không bền chắc; thân nầy như đồ huyễn thuật, do nơi điên 

đảo mà ra; thân nầy như cảnh chiêm bao, do hư vọng mà thấy có; thân nầy như 

bóng của hình, do nghiệp duyên hiện; thân nầy như vang của tiếng, do nhân 

duyên thành; thân nầy như mây nổi, trong giây phút tiêu tan; thân nầy như điện 

chớp sanh diệt rất mau lẹ, niệm niệm không dừng; thân nầy không chủ, như là 

đất; thân nầy không có ta, như là lửa; thân nầy không trường thọ, như là gió; 

thân nầy không có nhân, như là nước; thân nầy không thật, bởi tứ đại giả hợp mà 

thành; thân nầy vốn không, nếu lìa ngã và ngã sở; thân nầy là vô tri, như cây cỏ, 

ngói, đá; thân nầy vô tác (không có làm ra), do gió nghiệp chuyển lay; thân nầy 

là bất tịnh, chứa đầy những thứ dơ bẩn; thân nầy là giả dối, dầu có tắm rửa ăn 

mặc tử tế rốt cuộc nó cũng tan rã; thân nầy là tai họa, vì đủ các thứ bệnh hoạn 

khổ não; thân nầy như giếng khô trên gò, vì nó bị sự già yếu ép ngặt; thân nầy 

không chắc chắn, vì thế nào nó cũng phải chết; thân nầy như rắn độc, như kẻ 

cướp giặc, như chốn không tụ, vì do ấm, giới, nhập hợp thành. Tuy nhiên, khi 

Bồ Tát Văn Thù hỏi cư sĩ Duy Ma Cật về thân, “phàm Bồ Tát an ủi Bồ Tát có 

bệnh như thế nào?”, thì Duy Ma Cật nói rằng, “Nói thân vô thường, nhưng 

không bao giờ nhàm chán thân nầy. Nói thân có khổ, nhưng không bao giờ nói 

về sự vui ở Niết Bàn. Nói thân vô ngã mà khuyên dạy dắt dìu chúng sanh. Nói 

thân không tịch, chứ không nói là rốt ráo tịch diệt. Nói ăn năn tội trước, chứ 

không nói vào nơi quá khứ. Lấy bệnh mình mà thương bệnh người. Phải biết cái 

khổ vô số kiếp trước, phải nghĩ đến sự lợi ích cho tất cả chúng sanh, nhớ đến 

việc làm phước, tưởng đến sự sống trong sạch, chớ nên sanh tâm buồn rầu, phải 

thường khởi lòng tinh tấn, nguyện sẽ làm vị y vương điều trị tất cả bệnh của 

chúng sanh. Bồ Tát phải an ủi Bồ Tát có bệnh như thế để cho được hoan hỷ.” 

Ngài Văn Thù Sư Lợi! Bồ Tát có bệnh đấy phải quán sát được các pháp như thế. 

Lại nữa, quán thân vô thường, khổ, không, vô ngã, đó là huệ. Dù thân có bệnh 

vẫn ở trong sanh tử làm lợi ích cho chúng sanh không nhàm mỏi, đó là phương 

tiện. Lại nữa, ngài Văn Thù Sư Lợi! Quán thân, thân không rời bệnh, bệnh 

chẳng rời thân, bệnh nầy, thân nầy, không phải mới, không phải cũ, đó là huệ. 

Dù thân có bệnh mà không nhàm chán trọn diệt độ, đó là phương tiện. Các nhân 

giả! Chớ tham tiếc cái thân nầy, phải nên ưa muốn thân Phật. Vì sao? Vì thân 

Phật là Pháp Thân, do vô lượng công đức trí tuệ sanh; do giới, định, tuệ, giải 

thoát, giải thoát tri kiến sanh; do từ bi hỷ xả sanh; do bố thí, trì giới, nhẫn nhục, 

tinh tấn, thiền định, trí tuệ, và phương tiện sanh; do lục thông, tam minh sanh; 

do 37 phẩm trợ đạo sanh; do chỉ quán sanh; do thập lực, tứ vô úy, thập bát bất 

cộng sanh; do đoạn trừ tất cả các pháp bất thiện, tu các pháp thiện sanh; do chân 



 134 

thật sanh; do không buông lung sanh; do vô lượng pháp thanh tịnh như thế sanh 

ra thân Như Lai. Nầy các nhân giả, muốn được thân Phật, đoạn tất cả bệnh 

chúng sanh thì phải phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Vạn sự vạn vật không ngừng thay đổi, chứ không bao giờ chịu ở yên một chỗ. 

Cuộc đời nay còn mai mất, biến chuyển không ngừng nghỉ. Thân con người 

cũng vậy, nó cũng là vô thường, nó cũng nằm trong định luật “Thành Trụ Hoại 

Không.” Thân ta phút trước không phải là thân ta phút sau. Khoa học đã chứng 

minh rằng trong thân thể chúng ta, các tế bào luôn luôn thay đổi và cứ mỗi thời 

kỳ bảy năm là các tế bào cũ hoàn toàn đổi mới. Sự thay đổi làm cho chúng ta 

mau lớn, mau   già và mau chết. Càng muốn sống bao nhiêu chúng ta lại càng sợ 

chết bấy nhiêu. Từ tóc xanh đến tóc bạc, đời người như một giấc mơ. Thế nhưng 

có nhiều người không chịu nhận biết ra điều nầy, nên họ cứ lao đầu vào cái 

thòng lọng tham ái; để rồi khổ vì tham dục, còn khổ hơn nữa vì tham lam ôm ấp 

bám víu mãi vào sự vật, đôi khi đến chết mà vẫn chưa chịu buông bỏ. Ðến khi 

biết sắp trút hơi thở cuối cùng mà vẫn còn luyến tiếc tìm cách nắm lại một cách 

tuyệt vọng. Tuy nhiên, trong các trân bảo, sinh mạng là hơn, nếu mạng mình còn 

là còn tất cả. Chỉ mong sao cho thân mạng nầy được sống còn, thì lo chi không 

có ngày gầy dựng nên cơ nghiệp. Tuy nhiên, vạn vật ở trên đời nếu đã có mang 

cái tướng hữu vi, tất phải có ngày bị hoại diệt. Ðời người cũng thế, hễ có sanh là 

có tử; tuy nói trăm năm, nhưng mau như ánh chớp, thoáng qua tựa sương, như 

hoa hiện trong gương, như trăng lồng đáy nước, hơi thở mong manh, chứ nào có 

bền lâu? Phật tử chơn thuần nên luôn nhớ rằng khi sanh ra đã không mang theo 

một đồng, nên khi chết rồi cũng không cầm theo một chữ, suốt đời làm lụng khổ 

thân tích chứa của cải, rốt cuộc vô ích cho bản thân mình trước cái sanh lão bệnh 

tử. Sau khi chết di, của cải ấy liền trở qua tay người khác một cách phủ phàng. 

Lúc ấy không có một chút phước lành nào để cho thần thức nương cậy về kiếp 

sau, cho nên phải đọa vào tam đồ ác đạo. Cổ đức có dạy: “Thiên niên thiết mộc 

khai hoa dị, nhất thất nhơn thân vạn kiếp nan.” Nghĩa là cây sắt ngàn năm mà 

nay nở hoa cũng chưa lấy làm kinh dị, chớ thân người một khi đã mất đi thì 

muôn kiếp cũng khó mà tái hồi. Vì thế, Phật tử chơn thuần nên luôn nhớ những 

gì Phật dạy: “Thân người khó được, Phật pháp khó gặp. Ðược thân người, gặp 

Phật pháp, mà ta nở để cho thời gian luống qua vô ích, quả là uổng cho một kiếp 

người.” Chính vì vậy mà Ðức Phật khuyên chúng đệ tử nên tu tập trong từng 

phút từng giây của cuộc sống hiện tại. Theo Kinh Thân Hành Niệm trong Trung 

Bộ Kinh, Tu tập thân hành niệm là khi đi biết rằng mình đang đi; khi đứng biết 

rằng mình đang đứng; khi nằm biết rằng mình đang nằm; khi ngồi biết rằng 

mình đang ngồi. Thân thể được xử dụng thế nào thì mình biết thân thể như thế 

ấy. Sống không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần, các niệm và các tư duy về thế tục 

được đoạn trừ. Nhờ đoạn trừ các pháp ấy mà nội tâm được an trú, an tọa, chuyên 

nhất và định tĩnh. Như vậy là tu tập thân hành niệm. 

Thân tự nó là một đối tượng rất tốt tu tập và trong Thiền Quán. Trên thân chính 

là chỗ gieo trồng và sanh sản thiện hay ác nghiệp cho kiếp lai sinh. Theo Phật 

giáo, để gieo trồng thiện nghiệp, người con Phật chân thuần phải tự đặt mình 

sống hòa hợp với thiên nhiên và những quy luật tự nhiên đã điều hành vũ trụ. Sự 

hòa hợp nầy phát sanh từ lòng nhân ái, bao dung, từ bi và trí tuệ, vì lòng những 

thứ nầy là nguồn gốc của tánh không vị kỷ và đại lượng, là nguyên do của sự 



 135 

thương yêu và lợi tha, là cội nguồn của từ bi hỷ xả, là lòng nhân đạo và thiện ý, 

là nguyên nhân của sự xả bỏ và định tĩnh. Mục đích đầu tiên của thiền tập là để 

nhận thức bản chất thật của thân mà không chấp vào nó. Ða phần chúng ta nhận 

thân là mình hay mình là thân. Tuy nhiên sau một giai đoạn thiền tập, chúng ta 

sẽ không còn chú ý nghĩ rằng mình là một thân, chúng ta sẽ không còn đồng hóa 

mình với thân. Lúc đó chúng ta chỉ nhìn thân như một tập hợp của ngũ uẩn, tan 

hợp vô thường, chứ không phải là nhứt thể bất định; lúc đó chúng ta sẽ không 

còn lầm lẫn cái giả với cái thật nữa. Tỉnh thức về thân trong những sinh hoạt 

hằng ngày, như đi, đứng, nằm, ngồi, nhìn ai, nhìn quang cảnh, cúi xuống, duỗi 

thân, mặc quần áo, tắm rữa, ăn uống, nhai, nói chuyện, vân vân. Mục đích là chú 

ý vào thái độ của mình chứ không chạy theo những biến chuyển. 

Thứ Nhì Là Khẩu Mật Hành: Khẩu niệm mật chú hay niệm chân ngôn và 

những lời cầu nguyện khác. Theo lời Phật dạy thì cái quả báo của khẩu nghiệp 

còn nhiều hơn quả báo của thân nghiệp và ý nghiệp, vì ý đã khởi lên nhưng chưa 

bày ra ngoài, chứ còn lời vừa buông ra thì liền được nghe biết ngay. Dùng thân 

làm ác còn có khi bị ngăn cản, chỉ sợ cái miệng mở ra buông lời vọng ngữ. Ý 

vừa khởi ác, thân chưa hành động trợ ác, mà miệng đã thốt ngay ra lời hung ác 

rồi. Cái thân chưa giết hại người mà miệng đã thốt ra lời hăm dọa. Ý vừa muốn 

chưởi rủa hay hủy báng, thân chưa lộ bày ra hành động cử chỉ hung hăng thì cái 

miệng đã thốt ra lời nguyền rủa, dọa nạt rồi. Miệng chính là cửa ngõ của tất cả 

oán họa, là tội báo nơi chốn a tỳ địa ngục, là lò thiêu to lớn đốt cháy hết bao 

nhiêu công đức. Chính vì thế mà cổ nhân thường khuyên đời rằng: “Bệnh tùng 

khẩu nhập, họa tùng khẩu xuất,” hay bệnh cũng từ nơi cửa miệng mà họa cũng 

từ nơi cửa miệng. Nói lời ác, ắt sẽ bị ác báo; nói lời thiện, ắt sẽ được thiện báo. 

Nếu bạn nói tốt người, bạn sẽ được người nói tốt; nếu bạn phỉ báng mạ lỵ người, 

bạn sẽ bị người phỉ báng mạ lỵ, đó là lẽ tất nhiên, nhân nào quả nấy. Chúng ta 

phải luôn nhớ rằng “nhân quả báo ứng không sai,” mà từ đó can đảm nhận trách 

nhiệm sữa sai những việc mình làm bằng cách tu tập hầu từ từ tiêu trừ nghiệp 

tội, chớ đừng bao giờ trách trời oán người. Khẩu nghiệp rất ư là mãnh liệt. 

Chúng ta nên biết rằng lời ác còn quá hơn lửa dữ bởi vì lửa dữ chỉ đốt thiêu tất 

cả tài sản và của báu ở thế gian, trái lại lửa giận ác khẩu chẳng những đốt mất cả 

Thất Thánh Tài và tất cả công đức xuất thế, mà còn thêm chiêu cảm ác báo về 

sau nầy. Hành giả tu Phật nên luôn nhớ lời cổ đức dạy về Khẩu Nghiệp. Miệng 

niệm hồng danh chư Phật cũng như nhả ra châu ngọc, sẽ được quả báo sanh về 

cõi Trời hay cõi Tịnh Ðộ của chư Phật. Miệng nói ra lời lành cũng như phun ra 

mùi hương thơm, ắt sẽ được quả báo mình cũng được người nói tốt lành như 

vậy. Miệng nói ra lời giáo hóa đúng theo chánh pháp, cũng như phóng ra hào 

quang ánh sáng phá trừ được cái mê tối cho người và cho mình. Miệng nói ra lời 

thành thật cũng như cấp cho người lạnh lụa tốt cho họ được ấm áp thoải mái. 

Miệng nói ra lời vô ích cũng như nhai nhai mạt cưa, phí sức chứ không ích lợi gì 

cho mình cho người. Nói cách khác, cái gì không hay không tốt cho người, tốt 

hơn là đừng nói. Miệng nói ra lời dối trá, cũng như lấy giấy che miệng giếng, ắt 

sẽ làm hại người đi đường, bước lầm mà té xuống. Miệng nói ra các lời trêu cợt 

bất nhã, cũng như cầm gươm đao quơ múa loạn xạ nơi kẻ chợ, thế nào cũng có 

người bị quơ trúng. Miệng nói ra lời độc ác cũng như phun ra hơi thúi, ắt sẽ bị 

quả báo mình cũng sẽ bị xấu ác y như các điều mà mình đã thốt ra để làm tổn 



 136 

hại người vậy. Miệng nói ra các lời dơ dáy bẩn thỉu cũng như phun ra dòi tửa, ắt 

sẽ bị quả báo chịu khổ nơi hai đường ác đạo là địa ngục và súc sanh. Hành giả tu 

Phật nên luôn nhớ và phát triển tâm biết sợ và gìn giữ khẩu nghiệp của mình. 

Hành giả tu Phật nên luôn nhớ rắng miệng nói ra điều không đâu vô ích cho 

mình và cho người, như nhai mạc cưa, cây gỗ; chi bằng làm thinh để tỉnh dưỡng 

tinh thần; nghĩa là khi không có điều hay lẽ thật để nói, thì cách tốt nhất là đừng 

nên nói gì cả (khẩu đàm vô ích, như tước mộc tiết; bất như mặc dỉ dưỡng khí). 

Miệng nói lời dối trá, khinh người, như lấy giấy đậy trên miệng giếng; hại kẻ đi 

đường không thấy té xuống chết. Ðiều nầy cũng giống như giăng bẫy giết người 

vậy (khẩu ngôn khi trá, như mông hảm tỉnh; hành tắc ngộ nhơn). Miệng nói lời 

trêu ghẹo, trửng giởn, như múa đao kiếm nơi kẻ chợ, thế nào cũng có người bị 

thương hay chết (khẩu háo hí ngược, như trạo đao kiếm; hữu thời thương nhơn). 

Miệng nói lời ác độc, vô luân, như phun hơi thúi; sẽ chịu quả báo xấu ngang 

bằng với lời mình đã nói cho người. Miệng nói lời dơ dáy, bẩn thỉu, như phun ra 

dòi tửa; sẽ bị quả báo nơi tam đồ ác đạo từ địa ngục, ngạ quỷ, đến súc sanh 

(khẩu đạo uế ngữ, như lưu thơ trùng; địa ngục súc sanh chi đạo). Hành giả tu 

Phật nên luôn nhớ nếu chưa dứt hẳn nghiệp nơi khẩu thì nên phát triển thiện 

khẩu nghiệp của mình. Cùng một lời nói mà khiến cho người trọn đời yêu mến 

mình; cũng cùng một lời nói mà khiến cho người ghét hận, oán thù mình trọn 

kiếp. Cùng một lời nói mà khiến cho nên nhà nên cửa; cũng cùng một lời nói mà 

khiến cho tán gia bại sản. Cùng một lời nói mà khiến cho nên giang sơn sự 

nghiệp; cũng cùng một lời nói mà khiến cho quốc phá gia vong. Miệng nói ra 

việc lành như phun ra mùi hương thơm; sẽ được cùng tốt y như điều mình khen 

nói cho người vậy (khẩu thuyết thiện sự, như phún thanh hương; xứng nhơn 

trường đồng). Miệng thốt ra lời giáo hóa, dạy dỗ cho người, như phóng ra ánh 

sáng đẹp đẽ, phá trừ hết ngu si, tăm tối của tà ma ngoại đạo (khẩu tuyên lưu giáo 

hóa, như phóng quang minh, phá nhơn mê ngữ). Miệng thốt ra lời thành thật, 

như lấy vải lụa quý mà trải ra; bố thí cho người dùng qua cơn lạnh lẽo thiếu thốn 

(khẩu ngữ thành thật, như thơ bố bạch; thiệt tế nhơn dụng). Các bậc Thánh Hiền 

xưa, lời nói ra như phun châu nhả ngọc, để tiếng thơm muôn đời. Hành giả tu 

thiền ngày nay, nếu như không nói ra được các lời tốt đẹp ấy, thà là làm thinh, 

quyết không nói những lời ác độc và vô bổ. 

Thứ Ba Là Ý Mật Hành: Ý quán tưởng mật ngữ “a” hay nhập bổn tôn tam ma 

địa tương ứng với ba nghiệp của chúng ta. Ý nghiệp là nghiệp tạo tác bởi ý 

(nghiệp khởi ra từ nơi ý căn hay hành động của tâm), một trong tam nghiệp thân 

khẩu ý. So với khẩu nghiệp thì ý nghiệp không mãnh liệt và thù nghịch bằng, vì 

ý nghĩ chỉ mới phát ra ở trong nội tâm mà thôi chứ chưa lộ bày, tức là chưa thực 

hiện hành động, cho nên khó lập thành nghiệp hơn là khẩu nghiệp. Ý thức không 

tùy thuộc vào bất cứ căn nào, nhưng lệ thuộc vào sự liên tục của tâm. Ý thức 

chẳng những nhận biết cả sáu đối tượng gồm sắc, thanh, hương, vị, xúc và các 

hiện tượng trong quá khứ, hiện tại và ngay cả vị lai. Ý thức sẽ cùng ta lữ hành từ 

kiếp nầy qua kiếp khác, trong khi năm thức trước chỉ là những tâm tạm thời. Ý 

thức còn là một trong năm uẩn. Hành giả tu Phật nên luôn nhớ mặc dầu Tâm nầy 

vô thường nhưng Tâm nầy là nhân tố chính đã xô đẩy chúng ta lăn trôi trong 

Tam Ðồ Lục Ðạo, và cũng chính Tâm nầy sẽ đưa chúng ta trở về Niết Bàn. Thân 

ta vô thường, tâm ta cũng vô thường. Tâm vô thường còn mau lẹ hơn cả thân. 



 137 

Tâm chúng ta thay đổi từng giây, từng phút theo với ngoại cảnh, vui đó rồi buồn 

đó, cười đó rồi khóc đó, hạnh phúc đó rồi khổ đau đó. Có người cho rằng luận 

thuyết “Thân Tâm Vô Thường” của đạo Phật phải chăng vô tình gieo vào lòng 

mọi người quan niệm chán đời, thối chí. Nếu thân và tâm cũng như sự vật đều 

vô thường như vậy thì chẳng nên làm gì cả, vì nếu có làm thành sự nghiệp lớn 

lao cũng không đi đến đâu. Mới nghe tưởng chừng như phần nào có lý, kỳ thật 

nó không có lý chút nào. Khi thuyết giảng về thuyết nầy, Ðức Phật không muốn 

làm nản chí một ai, mà Ngài chỉ muốn cảnh tỉnh đệ tử của Ngài về một chân lý. 

Phật tử chơn thuần khi hiểu được lẽ vô thường sẽ giữ bình tĩnh, tâm không loạn 

động trước cảnh đổi thay đột ngột. Biết được lẽ vô thường mới giữ được tâm an, 

mới cố gắng làm những điều lành và mạnh bạo gạt bỏ những điều ác, cương 

quyết làm, dám hy sinh tài sản, dám tận tụy đóng góp vào việc công ích cho 

hạnh phúc của mình và của người. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

• Chương Hai Mươi Sáu 

•   

Sơ Lược Về Mạn Ðà La & Cúng Dường 

Mạn Ðà La Theo Truyền Thống Tây Tạng 



 138 

  

I.    Tổng Quan Về Mạn Ðà La Trong Phật Giáo Mật Tông: 

Mạn Ðà La là biểu tượng của thế giới Phật giáo cũng như công cụ trợ giúp việc 

tham thiền, một bằng chứng với sự kiện là không có sự phân biệt rõ rệt giữa vũ 

trụ học và tâm lý học trong Phật giáo. Khi là các biểu đồ trật tự vũ trụ chúng là 

các bản đồ của vũ trụ và trong khi làm công cụ trợ giúp việc tham thiền, chúng 

là những công cụ tâm lý giúp hành giả cảm nhận các trạng thái tâm lý khác 

nhau. bằng cách tập trung vào một vòng tròn, người ta có thể tiến đến một sự 

hiểu biết về thực tế của thế gian bằng cách nhận thức theo tư tưởng Phật giáo. 

Mạn Ðà La có nhiều hình thức khác nhau, thông thường có đến 2 hay 3 chiều. 

Chúng được trình bày dưới dạng đồ hình bằng cát màu hay dưới cấu trúc bằng 

đá. Những chiếc dĩa màu sắc giản dị cũng có thể là những công cụ để hành 

thiền. Vào thế kỷ thứ 9, đài tưởng niệm Phật giáo được xây dựng tại Borobudur, 

Nam Dương, theo hình một Mạn Ðà La. Những sân thượng của nó có những 

hình ảnh chạm nổi mô tả cuộc đời Ðức Phật. Trong Mật giáo, mạn đà la là vòng 

tròn diễn tả môi trường hoạt động của chư Phật trong Mật Giáo. 

  

II.   Chi Tiết Của Mạn Ðà La Trong Phật Giáo Mật Tông: 

Mạn Ðà La là Bàn thờ tròn hay vuông để thờ phượng chư Phật và chư Bồ Tát 

trong Thai Tạng Giới và Kim Cang giới của Chân Ngôn Tông, mà Kobo Daishi 

đã sắp xếp như sau: a) Thai Tạng Giới tiêu biểu cho lý và nhân. b) Kim Cang 

Giới tiêu biểu cho trí và quả. Ðịa điểm của Mạn Ðà La ngay dưới cội cây Bồ Ðề, 

nơi Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni ngồi thiền. Mạn Ðà La còn gọi là Mạn Ðồ La, 

Mạn Ðát La, hay Mạn Nô La, vân vân. Vòng tròn nghi thức dùng trong các buỗi 

lễ Phật giáo Mật tông, nơi biểu hiện cho sự giác ngộ, cũng là nơi tôn thờ chư 

Phật và chư Bồ Tát. Mạn Ðồ La là vòng tròn biểu hiện cho những sức mạnh vũ 

trụ, hay nơi tụ hội của chư Hiền Thánh, có hai hay ba chiều, đóng một vai trò 

quan trọng trong trường phái Mật tông bên Tây Tạng, và có nghĩa là “Trung tâm 

và ngoại vi.” Trong Mật tông, thế giới bên ngoài cũng như thân thể hay ý thức 

bên trong con người có thể được biểu hiện trong một Mạn đà la.  Mạn đà la đặc 

biệt vô cùng quan trọng trong Kim Cang Thừa, vì đây được coi như là điểm tập 

trung của thiền quán tưởng. Thường thường hành giả Mật tông làm mạn đà la 

trước khi bắt đầu một buổi tu tập hay một buổi lễ. Hình thức hay cấu trúc cơ bản 

của một Mạn đà la là một vòng tròn bao bọc cung điện hình vuông có 4 cửa 

xoay về 4 hướng (Bắc, Nam, Tây, Ðông). Mạn đà la có thể được thực hiện bằng 

những hình thức dưới đây: a) Những bức vẽ. b) Cát nhuộm màu. c) Những đống 

gạo. d) Cấu trúc ba chiều. 

  

III.Các Loại Mạn Ðà La Khác Nhau Trong Phật Giáo Mật Tông: 

      Theo Giáo Sư Junjiro Takakusu trong Cương Yếu Triết Học Phật Giáo, tông 

Kim Cang có bốn thứ Mạn Ðà La hay bốn vòng tròn Mạn Ðà La chỉ định năng 

lực hiệu nghiệm của tam mật. Những hình ảnh, hình vẽ, hay điêu khắc cho thấy 

thân mật của Phật; văn tự là mật ngữ của Phật; và các vật tiêu xí chỉ cho bản thệ, 

tứ mật ý của Phật. Thứ nhất là Ðại Mạn Ðà La: Ðại main đà là là vòng tròn của 

Ðức Phật và các tùy tùng được trình bày bằng hình ảnh hay tranh vẽ, tức trình 

bày trong mặt phẳng. Thứ nhì là Tam Ma Da Mạn Ðà La (Tam Muội Mạn Ðà 



 139 

La): Vòng tròn của cùng hội chúng nầy được biểu thị bằng những dụng cụ tượng 

trưng cho mỗi vị. Tam Ma da trong Phạn ngữ có nghĩa là “bản thệ,” nhưng được 

trình bày bằng vật tiêu biểu cho mỗi vị cầm tay. Thứ ba là Pháp Mạn Ðà La: Là 

loại Mạn Ðà La bằng văn tự, trình bày toàn thể các Thánh giả. Thứ tư là Kiết Ma 

Mạn Ðà La (Yết Ma Mạn Ðà La): Là Mạn Ðà La bằng những hình ảnh điêu 

khắc. Ở Nhật và các nước Ðông Á không có Mạn Ðà La điêu khắc, nhưng vô số 

tượng Phật ở Java được xem như là thuộc loại nầy. Karma trong Phạn ngữ có 

nghĩa là “nghiệp” hay “hành động,” ở đây đặc biệt có nghĩa là nghệ thuật trình 

bày bằng vật rắn. 

  

IV.Cúng Dường Mạn Ðà La Theo Truyền Thống Tây Tạng: 

• Xin nguyện cho các ô trược của nghiệp và phiền não được tịnh hoùa 

và xin nguyện cho đệ tử được thấm nhuần dòng cam lồ của Bồ Ðề Tâm. 

1)    Hỡi đấng Quy-Y Hộ Pháp của muôn loài, hỡi đấng Bổn Sư tôn kính cùng 

Thánh chúng, chúng con xin kính dâng biển mây phẩm vật cúng dường. 

2)    Từ bình tịnh thủy tôn quý, đẹp và tỏa rạng hào quang, tuôn ra bốn dòng 

Cam Lộ thanh tịnh chảy êm ái. 

3)    Cây nở đầy hoa đẹp, vòng hoa, bó hoa, trang nhã xếp đầy đất và trời. 

4)    Mây xanh mùa hạ cuồn cuộn trên trời, khói lam tỏa từ hương trầm thơm 

ngát. 

5)    Ánh mặt trời, ánh trăng rực rỡ như châu báu. Ánh đèn cúng dường nhảy 

múa vui mừng, xua tan màu đen của muôn ức triệu thế giới. 

6)    Nước thơm cúng dường nhiều như biển tỏa thơm lừng mùi nghệ, trầm 

hương và long não cuồn cuộn tỏa ra tận chân trời. 

7)    Phẩm vật và người thanh lịch, thức uống và các thức ăn ngon yến tiệc làm 

từ trăm vị hương lấy từ núi Tu Di. 

8)    Nhã nhạc không ngừng từ bao học cụ, âm điệu hòa hợp giao hưởng đến ba 

cõi. 

9)    Chư Thiên nữ của phẩm vật trong và ngoài mang biểu tượng gìn giữ Sắc 

Thanh Hương Vị Xúc tràn ngập muôn phương. 

10)  Chúng con kính dâng đấng Quy-Y Hộ Pháp của muôn loài tất cả châu báu 

của Từ Bi. Chúng con kính dâng người ruộng Công Ðức tối hảo tối thượng với 

tín tâm thanh tịnh. Núi Tu Di với bốn đại lục hằng muôn ức tỷ lần, bảy biểu 

tượng tôn quí của hoàng gia, các biểu tượng tôn quí phụ và nhiều phẩm vật 

khác. Là cảnh giới kỳ diệu Mạn Ðà La cùng các chư Phật an trụ bên trong và đại 

kho tàng đầy nguyện ước và châu báu của chư Thiên Nhân. 

11)  Ðể vui lòng đấng Bổn Sư tôn kính, chúng con kính dâng những phẩm vật an 

bày và những phẩm vật quán tưởng như lùm cây an lạc trên bờ của biển Như Ý 

Nguyện: Trải bày với nhiều hoa sen ngàn cánh, chiếm trọn trái tim là những 

phẩm vật cúng dường lấy từ công đức của cõi Ta Bà và cõi Niết Bàn, nơi phủ 

đầy hoa, chính  là công đức vô lượng của ba cửa ngỏ của chúng đệ tử và mọi 

hữu tình trong thế giới này và các cảnh giới trên. Tỏa đầy muôn vàn hương thơm 

của các phẩm vật cúng dường Phổ Hiền Bồ Tát, trỉu nặng trái quả tam học, hai 

giai đoạn và năm đạo lộ. 

12)  Chúng con xin cúng dường, rưới trà thơm vàng như nghệ ướp thơm trăm vị 

huy hoàng với tràng hoa thanh nhã. Ðây, ngũ câu, ngũ đăng và mọi thức đều 



 140 

thanh tịnh hóa, chuyển hóa và tăng trưởng thành biển nước Cam Lộ. Chúng con 

kính dâng lên người cả những Phật mẫu như ảo diễm kiều, chủ tể các sứ giả 

Thiên Nữ sinh trong cảnh giới Phật, từ chú nguyện và sinh cùng lúc với khuôn 

mặt mảnh dẻ, tỏa rạng ánh sinh lực trẻ và tinh tường 64 nghệ thuật tình yêu. 

13) Chúng con kính dâng lên người Bồ Ðề Tâm tối thượng không thể nghĩ bàn, 

vượt khỏi ngôn từ, tự nhiên và không phân lìa. Vũ trụ Tánh Không của mọi sự 

vật, như như và giải thoát khỏi mọi tà kiến; Kim Cang Bồ Ðề không ngăn ngại 

đồng thời với Hỷ Lạc. Chúng con kính dâng lên người tất cả những loại thần y 

diệu dược để điều trị những bệnh trầm kha gây ra từ bốn trăm lẽ bốn nỗi khổ đau 

phiền não. Và với lòng tôn kính, chúng con kính dâng lên người thân mình để 

phụng sự và làm vui lòng người. Xin nguyện cầu Ðức Bổn Sư giữ chúng con lại 

để phụng sự người mãi mãi khi trời đất còn tồn tại. 

•   

• V.   Kệ Tụng Dâng Lên Ðức Quan Âm Phổ Ðộ 

Mẫu Tôn Kính, Cùng Chư Tôn Hộ Giá và Chư Hộ Phật Trong Cúng Dường 

Mạn Ðà La: 

• Om bendza bhumi ah hum, Ðất nầy bằng vàng rực rỡ 

• Om bendza bhumi ah hum, Vòng đai sắt bao vòng ngoài 

• Trung tâm núi Sơn Vương-Tu Di, Ðông: Ðông Thắng Thần Châu (Thắng 

Thân), Nam: Nam Thiệm Bộ Châu (Diêm Phù Ðề), Tây: Tây Ngưu Hóa 

Châu (Ngưu Phất), Bắc: Bắc Cu Lô Châu (Bất Như Ý Âm) Các châu nhỏ: 

[Ðông] Thân & Thắng Thân, [Nam] Ngưu Phất & Tây Ngưu Phất, [Tây] Si 

& Thắng Ðạo Hành, [Bắc] Bất Như Ý Âm & Ðồng Ðạo. Núi Châu Báu, cây 

như ý, bò như ý, vụ mùa không cần cày cấy. Bánh xe quý, châu báu, hoàng 

hậu tôn quý, thừa tướng tôn quý, voi quý, ngựa quý, đại tướng tôn quý, bình 

trân báu lớn quý, thiên nữ đẹp, tràng hoa, nhã nhạc, vũ điệu, hoa thơm, 

hương, đèn, nước thơm. Nhật, nguyệt, bảo cái mọi phương, thắng phan ở 

chính giữa, toàn châu báu của chư thiên nhân, bộ sưu tập lộng lẫy, không 

thiếu thứ gì, đầy đủ và tuyệt diệu, kính dâng bổn sư từ mẫn, cùng dâng lên 

dòng truyền thừa, lên chư Thánh Tổ diệu thắng, và cũng đặc biệt dâng 

lên đức Quan Âm Phổ Ðộ Mẫu tôn kính, cùng chư tôn hộ giá và chư hộ 

Phật. Ðệ tử cúng dường cõi tịnh độ này. Kính xin chư vị từ bi thọ nhận vì 

lợi ích mọi chúng sanh. Và sau khi thọ nhận phẩm vật cúng dường, kính xin 

chư vị từ mẫn, giáo hóa cho đệ tử và cho mọi chúng sanh mẹ, rộng lớn như 

không gian, che chở cho chúng con với lòng từ bi, xin ban cho chúng con 

mọi thành tựu thế gian và xuất thế gian. Mặt đất của Mạn Ðà La này rải đầy 

hoa và thơm ngát hương trầm; trang nghiêm với núi Tu Di, tứ bộ châu, mặt 

trời và mặt trăng: xin dâng Mạn Ðà La này lên toàn các cõi Phật quán tưởng 

và xin nguyện cho mọi chúng sanh hoan hỷ thọ cảnh giới thanh tịnh này. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 141 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 142 

•   

•   

•   

Chương Hai Mươi Bảy 

  

Nhị Phái Mật Giáo 

  

Mật Tông là tên gọi chung Phật giáo Mật tông được dùng để chỉ các hình thức 

Phật giáo về sau nầy tại Ấn Ðộ, như tông Chân Ngôn (Mantrayana), Kim Cang 

thừa (Vajrayana), hay Câu Sinh Khởi thừa (Sahajayana). Người sáng lập ra Mật 

Tông tại Trung Quốc là ngài Thiện Vô Úy vào khoảng năm 720 sau Tây Lịch. 

Du Già có nghĩa là ‘định trí,’ và cũng mang ý nghĩa ‘chứa đựng những mật 

thuyết.’ Tông phái nầy dạy cho Phật tử những sự hành trì bí hiểm trong việc tu 

tập đạo Phật. Tông phái nầy có một thời kỳ phồn thịnh đến nỗi đồng hóa cả Bát 

Nhã tông và Tứ Luận tông. Tuy nhiên, trong tất cả các xu hướng của Phật giáo 

thì giáo lý Mật tông cho đến ngày nay vẫn còn bị xem thường và ngộ nhận. Các 

phép tu luyện Mật tông (tantras) bị nhiều người kết tội, bắt nguồn chủ yếu từ 

những truyền thống Ấn Ðộ giáo suy đồi và những việc làm bất chính mà các 

truyền thống nầy gây ra trong đám người ngu dốt. Thành kiến chống lại mọi cái 

gì thuộc về Mật tông như thế mạnh mẽ đến nỗi ngay cả các học giả cũng từ bỏ 

không muốn dính dáng gì đến nó, kết quả là mọi sự nghiên cứu vô tư về giáo 

phái nầy đã bị gác bỏ suốt một thời gian dài. 

Theo Giáo Sư Junjiro Takakusu trong Cương Yếu Triết Học Phật Giáo, có đến 

hai phái Mật giáo. Cả hai đều đồng quan niệm về Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni và 

Ðại Nhật Như Lai. 

Thứ Nhất Là Thai Mật: Thai Mật truyền từ tông Thiên Thai. Trên thực tế, đây 

là giáo lý bí mật bất định, nó không nhất định và biến thiên vì thính giả khuất 

lấp nhau bởi sức thần thông của Phật và mỗi người nghĩ rằng Phật chỉ giảng cho 

riêng mình mà thôi. Phương pháp bí truyền chỉ được Phật dùng khi nói riêng với 

một người và chỉ có người đó hiểu được. Khác với Thông giáo, Mật giáo dạy về 

nghĩa thâm mật của Phật giáo. Phương pháp dạy hành giả về cách bắt ấn, trì chú, 

tam mật tương ưng, tức thân thành Phật. Thân khẩu ý của hành giả tương ưng 

với thân khẩu ý của Phật. 

Thứ Nhì Là Ðông Mật: Ðông Mật được truyền vào Ðông Tự từ tông Chân 

Ngôn. Về thực hành hay sự tướng thì Ðông Mật là tông phái đặc biệt vì nó hình 

như phổ biến hơn Thai Mật, còn về lý thuyết hay giáo tướng thì không có gì 

khác nhau giữa hai phái cả. 

Cả hai phái này đều tu theo Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, và Mật giáo kinh 

nói về mật tánh gắng sức dạy về mối tương quan nội tại của thế giới bên ngoài 

và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ, các phương thức được Mật 

giáo xử dụng trong các phép quán tưởng như sau: 

1) Mạn Ðà La: Mạn Ðà La có nghĩa là “vòng tròn,” “hội,” hay “hình.” Có nhiều 

loại Mạn Ðà La, nhưng có hai thứ thông thường nhất trong Mật giáo: a) Một 

hình kết hợp vẽ chân dung nhiều loại khác nhau, quỷ, thần, Phật và Bồ Tát, biểu 

thị năng lực, sức mạnh và các hoạt động chung trong các hình vuông tròn. b) 

Ngay tại trung tâm là Phật Tỳ Lô Giá Na, vị Phật Quang Minh Biến Chiếu; và 



 143 

một lược đồ tiêu biểu vài mẫu âm thiêng liêng của tiếng Phạn gọi là “bija” hay 

“chủng tử,” tiêu biểu cho các hình tượng—Xem Chương Ba Mươi. 

2) Chơn Âm: Các âm thiêng liêng như âm OM chẳng hạn, được truyền từ thầy 

sang đệ tử trong lúc khải thị. Khi tâm người đệ tử đã được điều hợp đúng đắn, 

người ta nói là các chấn động của biểu tượng ngôn ngữ này cùng với sự phối 

hợp của nó trong tâm thức của người khải thị để mở tâm thức của người đệ tử 

đến các chiều kích cao hơn—Xem Chương Ba Mươi. 

3) Thủ Ấn: Ðây là điệu bộ của thân thể, đặc biệt là các cử động tượng trưng của 

bàn tay, được thực hiện để trợ giúp kêu gọi những tâm thái song hành nhất định 

của chư Phật và chư Bồ Tát—Xem Chương Ba Mươi Sáu. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

• Chương Hai Mươi Tám 

  

Ba Ðặc Tính Chính Trong Mật Giáo 

  

Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát triển đặc biệt nơi Chân Ngôn tông, thờ 

Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và Kim Cương Giới; đối lại với Hiển giáo. 

Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối tương quan nội tại 

của thế giới bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ. Theo 

Giáo Sư Junjiro Takakusu trong Cương Yếu Triết Học Phật Giáo, có đến hai 

phái Mật giáo. Cả hai đều đồng quan niệm về Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni và Ðại 

Nhật Như Lai. Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát triển đặc biệt nơi Chân 

Ngôn tông, thờ Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và Kim Cương Giới; đối lại 

với Hiển giáo. Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối 

tương quan nội tại của thế giới bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của 

tâm và vũ trụ. Mật giáo chấp nhận giáo thuyết giống như trong kinh điển Ðại 

Thừa, nhưng dạy một số phương thức thực hành hoàn toàn khác biệt. Dầu trên 

căn bản và mục tiêu chính yếu của Bồ Tát đạo là thành Phật đạo để làm lợi lạc 

cho chúng sanh, giáo điển Mật giáo hay giáo điển Kim Cang Thừa cũng nhấn 

mạnh đến những nghi thức, những dấu hiệu, mật chú, và quán tưởng. Có ba đặc 

tính chính trong Mật giáo: Thứ Nhất Là Mạn Ðà La: Mạn Ðà La có nghĩa là 

“vòng tròn,” “hội,” hay “hình.” Có nhiều loại Mạn Ðà La, nhưng có hai thứ 

thông thường nhất trong Mật giáo: Một hình kết hợp vẽ chân dung nhiều loại 

khác nhau, quỷ, thần, Phật và Bồ Tát, biểu thị năng lực, sức mạnh và các hoạt 

động chung trong các hình vuông tròn. Ngay tại trung tâm là Phật Tỳ Lô Giá Na, 

vị Phật Quang Minh Biến Chiếu; và một lược đồ tiêu biểu vài mẫu âm thiêng 

liêng của tiếng Phạn gọi là “bija” hay “chủng tử,” tiêu biểu cho các hình 

tượng. Thứ Nhì Là Chơn Âm: Các âm thiêng liêng như âm OM chẳng hạn, 



 144 

được truyền từ thầy sang đệ tử trong lúc khải thị. Khi tâm người đệ tử đã được 

điều hợp đúng đắn, người ta nói là các chấn động của biểu tượng ngôn ngữ này 

cùng với sự phối hợp của nó trong tâm thức của người khải thị để mở tâm thức 

của người đệ tử đến các chiều kích cao hơn. Thứ Ba Là Thủ Ấn: Ðây là điệu bộ 

của thân thể, đặc biệt là các cử động tượng trưng của bàn tay, được thực hiện để 

trợ giúp kêu gọi những tâm thái song hành nhất định của chư Phật và chư Bồ 

Tát. Thủ Ấn là vị trí bí mật hay Ấn kết bằng những ngón tay. Ðây là một trong 

mười thủ ấn trong Phật giáo. Bàn tay trái đặt vào lòng, lòng bàn tay hướng lên 

trên; bàn tay phải hướng xuống đất, lưng bàn tay hướng về phía trước. Ðây là tư 

thế khất thực của Phật Thích Ca khi Ngài báo cho chúng sanh biết Ngài đã đạt 

được chánh đẳng chánh giác, đây cũng là biểu tượng cho sự vững chắc không 

lay chuyển của A Súc Bệ Phật. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

Chương Hai Mươi Chín 

  

Lý Mật-Sự Mật Theo Quan Ðiểm Mật Giáo 

  

I.    Lý Mật Theo Quan Ðiểm Mật Giáo: 

Lý Mật có nghĩa là lý viên dung bất ly, một trong tám loại giáo pháp của Ðức 

Phật. Bí Mật Giáo hay những lời dạy bí mật mà chỉ có một vài vị đặc biệt mới 

hiểu được. Cũng có nghĩa là mật tông, một trong bốn loại giáo thuyết của tông 

Thiên Thai. Trên thực tế, đây là giáo lý bí mật bất định, nó không nhất định và 



 145 

biến thiên vì thính giả khuất lấp nhau bởi sức thần thông của Phật và mỗi người 

nghĩ rằng Phật chỉ giảng cho riêng mình mà thôi. Phương pháp bí truyền chỉ 

được Phật dùng khi nói riêng với một người và chỉ có người đó hiểu được. Khác 

với Thông giáo, Mật giáo dạy về nghĩa thâm mật của Phật giáo. Phương pháp 

dạy hành giả về cách bắt ấn, trì chú, tam mật tương ưng, tức thân thành Phật. 

Thân khẩu ý của hành giả tương ưng với thân khẩu ý của Phật. 

  

II.   Sự Mật Theo Quan Ðiểm Mật Giáo: 

Tam bí mật của thân khẩu ý của Ðức Như Lai. Theo Phật giáo, thân khẩu ý của 

mọi sinh vật là những phần của Chân như, nhưng phiền não che lấp bản tánh 

chân như: thân mật, khẩu mật, và ý mật. Thân khẩu ý của mọi sinh vật là những 

phần của Chân như, nhưng phiền não che lấp bản tánh chân như. Trong Chân 

Ngôn Tông có pháp Tam Mật Hành. Tam mật về thân khẩu ý của Ðức Phật sẽ 

vĩnh viễn là bi mật nếu không có phương tiện dẫn độ. Một phương tiện dẫn độ 

như vậy, theo mật giáo, phải bắt đầu từ gia trì lực (adhisthana) chứ không do nỗ 

lực hữu hạn của hành giả. Phương tiện đó cũng chỉ là biểu hiệu của năng lực bí 

mật, có thể được bộc lộ qua ba nghiệp của chúng sanh (thân khẩu ý). Qua đó 

chúng ta có thể biết được cảm ứng toàn vẹn của Ðức Phật và chúng sanh, từ đó 

đạt được kết quả “Phật trong ta, ta trong Phật” (nhập ngã, ngã nhập); từ đó thực 

hành về giáo tướng của Phật quả khả đắc ngay nơi nhục thân nay. Thứ nhất là 

Thân Mật Hành thân: Tay nắm giữ biểu tượng hay kết án khế (mudra), và 

những cử chỉ khác của thân. Thứ nhì là Khẩu Mật Hành: Khẩu niệm mật chú 

hay niệm chân ngôn và những lời cầu nguyện khác. Thứ ba là Ý Mật Hành: Ý 

quán tưởng mật ngữ “a” hay nhập bổn tôn tam ma địa tương ứng với ba nghiệp 

của chúng ta. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 146 

  

  

  

  

  

  

  

• Chương Ba Mươi 

•   

Mật Chú: Các Âm Thanh Thiêng Liêng 

Trong Tu Tập Mật Giáo 

  

I.    Mật Chú Ðà La Ni và Mạn Trà La (Chân Ngôn) Trong Truyền Thống 

Phật Giáo Mật Tông: 

Các âm thanh thiêng liêng trong Phật giáo Mật Tông bao gồm Ðà La Ni và 

Chơn âm hay Chân ngôn. Các âm thiêng liêng như âm OM chẳng hạn, được 

truyền từ thầy sang đệ tử trong lúc khải thị. Khi tâm người đệ tử đã được điều 

hợp đúng đắn, người ta nói là các chấn động của biểu tượng ngôn ngữ này cùng 

với sự phối hợp của nó trong tâm thức của người khải thị để mở tâm thức của 

người đệ tử đến các chiều kích cao hơn. Mạn trà la hay chân ngôn là một công 

thức huyễn thuật được dùng trong Phật Giáo Mật tông bên Tây Tạng, một chuỗi 

âm tiết mang năng lượng. Trong một số trường phái Mật tông, người ta lập đi 

lập lại mantra như một hình thức thiền định. Phạn ngữ “Dharani” có nghĩa là 

“sợi chỉ.” Chú cũng có nghĩa là văn bản, hay những bài thuyết giảng của Ðức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, nhưng chỉ xuất hiện vào khoảng thế kỷ thứ bảy mà thôi. 

Trong Mật giáo, chú là những lời Phật nói riêng cho từng người và được các đệ 

tử ghi chép lại. Như vậy “Chú” là sự tập hợp có hệ thống hay khắng khít ý 

hướng hay mật ngữ của Phật về sự phát triển tâm linh. Trong Mật giáo, chú là 

những lời Phật nói riêng cho từng người và được các đệ tử ghi chép lại. Như vậy 

“Chú” là sự tập hợp có hệ thống hay khắng khít ý hướng hay mật ngữ của Phật 

về sự phát triển tâm linh. Trong khi thuật ngữ ‘Mantra’ hoặc ‘Vidya’ (Vijja-p) 

không có nghĩa là truyền thuyết bí mật, huyền ẩn của năng lực thần thông được 

kết tinh lại trong một thể thức thần chú. Nói đúng hơn, ‘mantra’ nghĩa là ‘Lý Tứ 

Ðế’ là nền tảng trí tuệ của Ðức Phật. Tương đương với ‘Chuyển Bánh Xe Pháp 

lần đầu tiên’ mà trong đó Tứ Ðế như tiêu đề chính. Mantra còn được dịch là 

chân ngôn, thần chú hay lời nói bí mật của chư Phật, mà nghĩa nguyên thủy của 

những lời nói ấy không ai biết, nhưng trên mức độ tâm linh nó siêu việt (vượt ra 

ngoài) sự hiểu biết thông thường của ngôn ngữ. Linh ngữ, thần chú hay chân 

ngôn, hay mạn trà la, một công thức huyễn thuật mà người ta tin là có những lực 

kỳ bí, được dùng trong Phật Giáo Mật tông bên Tây Tạng, một chuỗi âm tiết 

mang năng lượng. Từ “Mantra” được rút ra từ gốc Phạn ngữ “man” có nghĩa là 

“suy nghĩ” hay “tưởng tượng.” “Mantras” được đặt ra như một lợi khí ï dùng để 

tập trung tâm vào đó bằng sự lặp đi lặp lại. Trong một số trường phái Mật tông, 

người ta lập đi lập lại mantra như một hình thức thiền định (tập trung năng 

lượng vào một đối tượng để tạo nên sức mạnh tâm linh). Trong các trường phái 

Tịnh Ðộ, người ta dùng câu chú “Nam Mô A Di Ðà Phật.” Chú cũng được dùng 



 147 

một cách rộng rãi trong các truyền thống Kim Cang Thừa. Thường thì họ cầu 

đảo sức mạnh của một vị Phật nào đó, và được dùng trong cả thiền tập và huyễn 

thuật mà người ta tin có thể che chở hay mang lại những lợi lạc trần thế. Theo 

truyền thống Phật giáo, mật chú có bốn cái lợi cho hành giả: giúp hành giả tiêu 

trừ bệnh tật, tai ách, phát sanh thiện pháp cho hành giả trên bước đường tu tập, 

và giúp hành giả thể nhập chân lý dễ dàng hơn. Chú không nên được diễn dịch 

ra dưới bất cứ hình thức nào, vì ngoài chư Phật và các bậc hiền thánh ra, không 

ai khác có thể thật sự hiểu được chân nghĩa của mật chú cả. Theo Hòa Thượng 

Tuyên Hóa thì mật chú cũng giống như mật hiệu trong quân đội, nếu người ta 

đáp đúng mật hiệu thì không cần phải hỏi gì thêm nữa, mọi việc đều tốt. Nếu 

người ta đáp trật sẽ tức thì bị trừng trị, nên phải vô cùng cẩn trọng. 

  

II.   Sự Phát Triển Của Mật Chú Từ Ấn Ðộ Giáo Sang Phật Giáo Trong Tu 

Tập Mật Tông: 

Sau năm 500 sau tây lịch, sự phát triển của mật chú trong Ấn Ðộ giáo làm tiến 

xa hơn sự lớn mạnh của hình thức pháp thuật trong Phật giáo, được gọi là “Mật 

chú,” mong đời sự toàn giác qua tu tập những pháp thực hành mật chú. Mật chú 

gây được nhiều ảnh hưởng ở Népal, Tây Tạng, Trung Hoa, Nhật Bản, Java, và 

Sumatra. Ngoài Ấn Ðộ, một số ít những trường phái mới chính thống được phát 

triển bởi sự hòa hợp của Ðại Thừa với những yếu tố bản xứ. Ðáng được ghi 

nhận là Thiền tông và Di Ðà giáo ở Trung Hoa và Nhật Bản, và trường phái 

Nyingmapa ở Tây Tạng, pha trộn với giáo phái Shaman bản xứ của Tây Tạng. 

Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát triển đặc biệt nơi Chân Ngôn tông, thờ 

Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và Kim Cương Giới; đối lại với Hiển giáo. 

Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối tương quan nội tại 

của thế giới bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ. Mật 

giáo chấp nhận giáo thuyết giống như trong kinh điển Ðại Thừa, nhưng dạy một 

số phương thức thực hành hoàn toàn khác biệt. Dầu trên căn bản và mục tiêu 

chính yếu của Bồ Tát đạo là thành Phật đạo để làm lợi lạc cho chúng sanh, giáo 

điển Mật giáo hay giáo điển Kim Cang Thừa cũng nhấn mạnh đến những nghi 

thức, những dấu hiệu, mật chú, và quán tưởng. 

  

III.  Ý Nghĩa Của Mật Chú Ấn Giáo & Phật Giáo Trong Tu Tập Mật Giáo: 

Mật chú Ðà La Ni, hay mật chú tổng trì. Phạn ngữ có nghĩa là “sợi chỉ.” Chú 

cũng có nghĩa là văn bản, hay những bài thuyết giảng của Ðức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, nhưng chỉ xuất hiện vào khoảng thế kỷ thứ bảy mà thôi. Trong Mật 

giáo, chú là những lời Phật nói riêng cho từng người và được các đệ tử ghi chép 

lại. Như vậy “Chú” là sự tập hợp có hệ thống hay khắng khít ý hướng hay mật 

ngữ của Phật về sự phát triển tâm linh. Trong Mật giáo, chú là những lời Phật 

nói riêng cho từng người và được các đệ tử ghi chép lại. Như vậy “Chú” là sự 

tập hợp có hệ thống hay khắng khít ý hướng hay mật ngữ của Phật về sự phát 

triển tâm linh. 

Mật chú trong Phật giáo xét về bề mặt thì giống với mật chú của Ấn giáo ở mức 

độ đáng kể, nhưng trên thực tế lại có rất ít sự giống nhau giữa hai loại mật chú 

này, về cả phương diện chủ đề, chủ thuyết triết học, hay các nguyên tắc tôn giáo. 

Ðiều này không có gì đáng ngạc nhiên bởi vì mục tiêu và đối tượng của những 



 148 

người Phật giáo khác xa với mục tiêu, đối tượng của người Ấn Ðộ giáo. Sự khác 

biệt chính là Mật tông của Phật giáo không phải là chủ nghĩa thờ thần Sakti. 

Khái niệm Sakti, khái niệm về quyền năng thiêng liêng, về khả năng tạo tác 

thuộc nữ tính của vị thần cao nhất, thần Siva, hoặc các hiện thân của thần này, 

không có vai trò gì trong Phật giáo, còn trong mật chú Ấn Ðộ giáo thì khái niệm 

về quyền năng Sakti là tiêu điểm của sự chú ý. Ý tưởng trung tâm của Phật giáo 

Mật tông là kiến thức hay tuệ giác. Ðối với người Phật tử, Sakti là ảo ảnh, thứ 

quyền năng tạo nên ảo tưởng mà người ta thì chỉ có thể thoát ra nhờ trí tuệ mà 

thôi. Do đó mục tiêu của người Phật tử không phải là đạt được quyền năng, hay 

liên kết với quyền năng của vũ trụ để trở thành một công cụ của các quyền năng 

ấy hoặc để làm chủ các quyền năng ấy, mà trái lại, người Phật tử phải cố tách 

mình ra khỏi các quyền năng này, những quyền năng mà từ bao lâu nay đã giam 

hãm người ta trong luân hồi sanh tử. người Phật tử cố gắng nhận ra những quyền 

năng vốn đã khiến mình đắm chìm trong vòng sinh tử, để thoát ra khỏi sự chế 

ngự của chúng. Tuy nhiên, người Phật tử không tìm cách phủ nhận các quyền 

năng này hay hủy diệt chúng mà là biến đổi chúng trở thành sức mạnh giác ngộ, 

và sức mạnh này thay vì tạo thêm ra sự phân hóa, lại thổi theo chiều nghịch lại 

để tạo nên sự thống nhất toàn vẹn. Thái độ của người Ấn Ðộ giáo thì khác hẳn, 

nếu không nói là trái ngược lại. “Hợp nhất với Sakti để có đầy đủ quyền năng,” 

mật chú Kulacudamani đã dạy như thế. “Thế giới được tạo ra từ sự hợp nhất 

giữa thần Siva và thần Sakti.” Người Phật giáo thì trái lại, không chấp nhận sự 

tạo thành và hiển lộ của thế giới, mà lại muốn trở về với trạng thái “vô sinh, vô 

tướng” của sự trống không (sunyata), tình trạng từ đó mọi vật được sinh ra, hoặc 

tình trạng đã có trước hoặc là cao hơn mọi sự thành tạo (nếu có thể dùng ngôn 

ngữ của loài người để nói về cái không diễn tả được).     

  

IV.  Vai Trò của Mật Chú Ðà La Ni trong Truyền Thống Phật Giáo Mật 

Tông: 

Mục Ðích Xử Dụng Mật Chú Ðà La Ni Trong Truyền Thống Phật Giáo Mật 

Tông: Ðà La Ni hay còn được gọi là Tổng Trì hay chú ngữ bí giáo thọ trì, do 

ngài Kim Cang Thủ Bồ Tát/Vajrapani Bodhisattva thọ trì và truyền bá. Tuy 

nhiên, khi trì chú trước tiên phải chánh tâm thành ý. Nếu không chánh tâm thành 

ý thì dù có trì loại chú gì đi nữa cũng là tà vạy. Nói chung, Phật tử thuần thành 

phải nên luôn nhớ rằng dù tu pháp môn nào đi nữa, lúc nào tâm cũng phải chánh 

và ý cũng phải thành, nghĩa là lúc nào chúng ta cũng phải chuyên tâm không xao 

lãng, không cẩu thả hay tắc trách. Mặc dù ma quỷ luôn muốn hãm hại chúng 

sanh, người tu chân chính thì không như vậy, chúng ta không bao giờ làm hại ai 

trong bất cứ tình huống nào. Ngược lại, chúng ta luôn muốn mang lại lợi lạc cho 

người khác. Người Phật tử chân thuần nên luôn nhớ rằng trì chú là để phát triển 

lòng từ bi, để không nuôi dưỡng tư tưởng làm tổn hại người khác, chứ không 

phải để hàng phục ma quỷ hay để quyết đấu với một ai. 

Ðà La Ni Trong Lạt Ma Giáo Là Chú Gồm Những Chữ Tây Tạng Viết Chung 

Với Phạn Ngữ: Ðà La Ni là tiếng Phạn “Dharani”, dịch là trì giữ, tổng trì hay 

bảo tồn huệ lực và trí lực, không để cho thiện pháp bị tán loạn, ngăn che không 

cho các ác pháp tăng trưởng. “Tổng” còn có nghĩa là bao nhiếp tất cả các pháp, 

“trì” nghĩa là giữ gìn vô lượng ý nghĩa. Tất cả các pháp đều được tổng nhiếp vào 



 149 

chú nầy, tất cả các pháp đều khởi nguyên từ chú nầy. Trì giữ, tổng trì hay bảo 

tồn huệ lực và trí lực, không để cho thiện pháp bị tán loạn, ngăn che không cho 

các ác pháp tăng trưởng. Ðà La Ni, đặc biệt Chú Ðà La Ni được nhấn mạnh bởi 

trường phái Chân Ngôn. Ngoài xướng pháp ngữ cầu nguyện cho thí chủ, hoặc 

vong linh người quá cố, đặc biệt trong ngày cúng thất tổ trong ngày cúng các 

vong linh. Tổng Trì còn là niệm lực có thể tổng nhiếp và trì giữ hết thảy các 

pháp (thiện ác) mà không thể mất. 

Ðà La Ni, Ðặc Biệt Chú Ðà La Ni Ðược Nhấn Mạnh Bởi Trường Phái Chân 

Ngôn: Ðà la ni cũng đồng nghĩa với “Mantra”. Ðà la ni là một thuật ngữ Bắc 

Phạn, được giải thích với nghĩa ‘tổng trì’. Ðà la ni có khi được gọi là ‘chú’, tổng 

trì chư pháp vô lượng nghĩa. Ðà la ni là pháp chính của chư pháp. Chân ngôn là 

những kinh ngắn chứa đựng những công thức ma thuật gồm những âm tiết có 

nội dung tượng trưng (mantra). Những phương thức nguyện cầu bí mật, thường 

bằng Phạn ngữ, tìm thấy sớm nhất ở Trung Quốc vào thế kỷ thứ ba sau Tây 

Lịch; chúng là một phần của Ðà La Ni Tạng của Du Già hay Mật Giáo. 

Mật Chú Ðà La Ni Không Phải Là Bùa Chú Của Thường Tình Thế Tục: Phật 

tử chân thuần nên nhớ rằng tin tưởng vào “chú” của Phật giáo không phải là tin 

vào bùa chú của thường tình thế tục. Tại Việt Nam có nhiều địa phương vẫn còn 

tin tưởng vào bùa chú, giờ tốt giờ xấu, và đồng bóng, vân vân. Trong Kinh 

Phạm Võng, chúng ta có thể thấy rõ ràng những thứ nầy hoàn toàn phản lại với 

giáo lý nhà phật. Chúng là ảnh hưởng còn sót lại của các nhóm bái vật, đa thần 

giáo, cũng như các tà giáo khác. Mật chú trong Phật giáo xét về bề mặt thì giống 

với mật chú của Ấn giáo ở mức độ đáng kể, nhưng trên thực tế lại có rất ít sự 

giống nhau giữa hai loại mật chú này, về cả phương diện chủ đề, chủ thuyết triết 

học, hay các nguyên tắc tôn giáo. Ðiều này không có gì đáng ngạc nhiên bởi vì 

mục tiêu và đối tượng của những người Phật giáo khác xa với mục tiêu, đối 

tượng của người Ấn Ðộ giáo. Sự khác biệt chính là Mật tông của Phật giáo 

không phải là chủ nghĩa thờ thần Sakti. Khái niệm Sakti, khái niệm về quyền 

năng thiêng liêng, về khả năng tạo tác thuộc nữ tính của vị thần cao nhất, thần 

Siva, hoặc các hiện thân của thần này, không có vai trò gì trong Phật giáo, còn 

trong mật chú Ấn Ðộ giáo thì khái niệm về quyền năng Sakti là tiêu điểm của sự 

chú ý. Ý tưởng trung tâm của Phật giáo Mật tông là kiến thức hay tuệ giác. Ðối 

với người Phật tử, Sakti là ảo ảnh, thứ quyền năng tạo nên ảo tưởng mà người ta 

thì chỉ có thể thoát ra nhờ trí tuệ mà thôi. Do đó mục tiêu của người Phật tử 

không phải là đạt được quyền năng, hay liên kết với quyền năng của vũ trụ để 

trở thành một công cụ của các quyền năng ấy hoặc để làm chủ các quyền năng 

ấy, mà trái lại, người Phật tử phải cố tách mình ra khỏi các quyền năng này, 

những quyền năng mà từ bao lâu nay đã giam hãm người ta trong luân hồi sanh 

tử. người Phật tử cố gắng nhận ra những quyền năng vốn đã khiến mình đắm 

chìm trong vòng sinh tử, để thoát ra khỏi sự chế ngự của chúng. Tuy nhiên, 

người Phật tử không tìm cách phủ nhận các quyền năng này hay hủy diệt chúng 

mà là biến đổi  chúng trở thành sức mạnh giác ngộ, và sức mạnh này thay vì tạo 

thêm ra sự phân hóa, lại thổi theo chiều nghịch lại để tạo nên sự thống nhất toàn 

vẹn. Thái độ của người Ấn Ðộ giáo thì khác hẳn, nếu không nói là trái ngược lại. 

“Hợp nhất với Sakti để có đầy đủ quyền năng,” mật chú Kulacudamani đã dạy 

như thế. “Thế giới được tạo ra từ sự hợp nhất giữa thần Siva và thần Sakti.” 



 150 

Người Phật giáo thì trái lại, không chấp nhận sự tạo thành và hiển lộ của thế 

giới, mà lại muốn trở về với trạng thái “vô sinh, vô tướng” của sự trống không 

(sunyata), tình trạng từ đó mọi vật được sinh ra, hoặc tình trạng đã có trước hoặc 

là cao hơn mọi sự thành tạo (nếu có thể dùng ngôn ngữ của loài người để nói về 

cái không diễn tả được). 

  

V.   Những Loại Mật Chú và Chân Ngôn Trong Truyền Thống Phật Giáo Mật 

Tông: 

Thứ Nhất Là Mật Chú Du Già: Kỷ Luật Thân Tâm Với Mật Chú Du 

Già: "Yoga" là từ Phạn ngữ chỉ bất cứ hình thức kỷ luật thân hay tâm. Một hình 

thức thiền định được phát triển ở Ấn Ðộ thời cổ mục đích giải thoát những hạn 

chế thể chất hay những khổ đau phiền não bằng cách định tâm sao cho nó hòa 

nhập vào chân lý của vũ trụ. Từ này thông dụng cả trong Ấn giáo, Phật giáo, và 

cả những truyền thống tôn giáo khác ở Ấn Ðộ. Theo Ấn giáo, Du già có nghĩa là 

kết hợp với thượng đế. Theo các truyền thống khác ở Ấn Ðộ thì thực tập du già 

có nghĩa là thực tập phát triển tình trạng thân và tâm theo cách riêng của từng 

tôn giáo, nhưng trong Phật giáo, từ nầy chỉ tương đương với thiền định trong 

giai đoạn đầu tập thở. Ðây là lối điều thân và hơi thở sao cho thân tâm tịnh lặng. 

Phương pháp Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh: cảnh, hành, lý, 

quả và cơ. Ðây là lối điều thân và hơi thở sao thân tâm tịnh lặng. Phương pháp 

Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh cảnh, hành, lý, quả và cơ 

tương ứng với cảnh, tương ứng với hành, tương ứng với lý, tương ứng với quả, 

và tương ứng với cơ. Theo Phật giáo Tây Tạng, mật chú du già là một trong bốn 

thứ lớp của Mật chú. Những mật chú này nhấn mạnh đến nội quán trong đó hành 

giả tự quán lấy mình và tưởng tượng rằng vị thần giám hộ từ từ hòa nhập vào 

hành giả. Hành giả tu tập du già mật chú này phải quán tưởng bổn mạt chư pháp 

(thuở ban đầu của chư pháp) không có sắc tướng mà là sự hiển hiện của một độ 

sáng nào đó và hư không mà thôi. Cũng theo Mật tông Tây Tạng, thì “Du Già 

Mật Tông Tối Thượng” là loại mật chú thứ tư và là loại cao nhất trong bốn loại 

mật chú. Những loại mật chú này tập trung vào thiền tập liên hệ tới những năng 

lực vi tế được gọi là “gió” và “những giọt,” di chuyển qua những kênh vi tế nhất 

trong thân thể chúng ta. Thực tập của loại mật chú này được chia làm hai giai 

đoạn: Thứ nhất là giai đoạn phát động. Thứ nhì là giai đoạn hoàn thành. Trong 

giai đoạn đầu, hành giả phát sanh ra một hình ảnh sinh động của một vị Phật để 

từ thức tuệ chứng nghiệm “tánh không,” và giai đoạn thứ nhì hành giả thỉnh vị 

Phật ấy hòa hợp với mình làm một, sao cho mình thấy rằng mình và vị Phật ấy 

không thể tách rời được nữa. Du Già tông có hai bộ luận: Thứ nhất là bộ Du Già 

Sư Ðịa Luận: Người ta nói Bồ Tát Di Lặc đã đọc cho ngài Vô Trước chép lại 

trên cõi trời Ðâu Suất, ngài Huyền Trang đã dịch sang Hoa Ngữ. Ðây là giáo 

thuyết của trường phái Du Già (giáo thuyết chính của Du Già cho rằng đối tượng 

khách quan chỉ là hiện tượng giả hiện của thức A Lại Da là tâm thức căn bản của 

con người. Cần phải xa lìa quan niệm đối lập hữu vô, tồn tại và phi tồn tại, thì 

mới có thể ngộ nhập được trung đạo). Thứ nhì là bộ Du Già Sư Ðịa Luận Thích: 

Bộ sách giải thích và phê bình bộ Du Già Sư Ðịa Luận, do ngài Tối Thắng Tử 

Bồ Tát soạn, ngài Huyền Trang dịch sang Hoa ngữ. 



 151 

Thiền Tập Bằng Mật Chú Du Già: Zen là lối phát âm của người Nhật Bản của 

danh từ Ch’an của Trung Hoa, mà từ này lại là lối phát âm theo từ Dhyana của 

Phạn ngữ có nghĩa là “thiền.” Thiền có nghĩa là tịnh lự hay đình chỉ các tư tưởng 

khác, chỉ chuyên chú suy nghĩ vào một cảnh). Thiền là một trường phái phát 

triển tại Ðông Á, nhấn mạnh đến vô niệm, hiểu thẳng thực chất của vạn hữu. 

Chữ Thiền được dịch từ Phạn ngữ “Dhyana”. Dhyana dùng để chỉ một trạng thái 

tịnh lự đạt được bởi buông bỏ. Thiền dùng để làm lắng dịu và loại bỏ luyến ái, 

hận thù, ganh ghét và si mê trong tâm chúng ta hầu đạt được trí tuệ siêu việt có 

thể dẫn tới đại giác. Thực tập thiền có thể dẫn đến định. Theo dấu tích ngược về 

thời một vị sư Ấn Ðộ tên là Bồ Ðề Ðạt Ma, người đã du hành sang Trung quốc 

vào đầu thế kỷ thứ sáu. Người ta tin rằng ông là vị tổ thứ 28 của dòng Thiền ở 

Ấn Ðộ và là vị tổ đầu tiên của dòng Thiền ở Trung Quốc. Trường phái này nhấn 

mạnh đến “thiền,” và một vài trường phái còn dùng những lời nói bí ẩn (công 

án) nhằm đánh bại lối suy nghĩ bằng nhận thức hay quan niệm, và hỗ trợ thực 

chứng chân lý. Thoạt tiên thì thiền giả là những người sống cô lập với ý muốn 

sống hòa hợp với vạn sự vạn vật trong thiên nhiên, và thực tập thiền định hầu 

đạt tới tĩnh lự hay khai mở tuệ giác. Có người hỏi Triệu Châu "Thiền là gì?", Sư 

đáp: "Hôm nay trời xấu, không đáp được." Cùng câu hỏi ấy, Vân Môn đáp: 

"Chính vậy!" Lần khác, Sư đáp: "Không nói gì được." Với những lời đối đáp 

như vậy thì còn biết các vị quan niệm thế nào về sự liên hệ giữa Thiền và Ðạo 

Giác Ngộ của kinh điển? Các ngài quan niệm theo kinh Lăng Già hay kinh Bát 

Nhã? Không, Thiền có chủ định riêng. Thật vậy, Thiền, trước hết và trên hết, là 

thân chứng cá nhân; nếu trong đời này có cái gì được gọi là triệt để duy nghiệm, 

cái ấy là Thiền. Không từ vốn liếng đọc tụng, học hỏi, hay trầm tư mặc tưởng 

nào có thể làm ra một thiền sư. Trong thiền, cuộc sống cần được nắm bắt trong 

dòng luân lưu của nó; chận đứng nó lại để quan sát và phân tách là giết chết nó 

để chỉ ôm lấy một cái thây ma lạnh ngắt mà thôi. Vì thế mọi sinh hoạt hằng ngày 

của hành giả đều phải trôi chảy bình thường như dòng đời của họ thì họ mới có 

thể có được tuyệt độ hiệu năng trong Thiền. Trong tu tập thiền của phái Mật 

Tông Tây Tạng, trong khi quán tưởng là một pháp môn tu tập thiền định sử dụng 

tâm nhãn, mật chú du già sử dụng tâm nhĩ. Âm thanh cũng như thị giác, có thể 

được sử dụng như là một phương tiện đưa đến trạng thái "Ðịnh". Niệm một lời 

cầu nguyện hay mật chú, hoặc tụng một chữ "phước thiêng liêng" như là "Om" 

hay "Ah" là một pháp môn tu tập rất phổ biến ở phương Ðông. Mặc dầu Phật 

giáo không nhấn mạnh đến âm thanh đến độ như Ấn giáo, nhưng "Mật chú Du 

già" được các tu sĩ và người tại gia Phật giáo tu tập một cách sâu rộng. Có ba lý 

do cho sự phổ cập này: thứ nhất, nó là loại thiền định dễ dàng và an toàn nhất; 

thứ nhì, nó là một loại thiền định rất có tính sùng mộ; và thứ ba là nó thoả mãn 

các nhu cầu tôn giáo của quần chúng. Những loại thiền khác như điều tức, tập 

trung tư tưởng và quán tưởng, chính yếu là những bài tập tâm vật lý, có rất ít yếu 

tố tôn giáo trong chúng. Tự chúng không thỏa mãn được những khao khát tâm 

linh của con người. Ðể thỏa mãn nhu cầu này, người ta thiết lập pháp môn tu tập 

thiền định bằng cách niệm một lời cầu nguyện, một câu mật chú, hoặc niệm 

danh hiệu một vị Phật. Ðó là một loại thiền phổ cập và có ảnh hưởng nhất trong 

các loại thiền định khác nhau, và được những Phật tử thuần thành ở mọi trình độ 

tu tập. 



 152 

Thứ Nhì Là Mật Chú Kalacakra: Một trong những kinh văn Mật chú Ấn Ðộ 

quan trọng nhất của Phật giáo Tây Tạng. Kinh văn này gồm ba phần: nội, ngoại, 

và những phần khác. Phần đầu tiên bàn về ngoại giới. Phần thứ hai bàn về thế 

giới tâm-vật lý của chúng sanh, đặc biệt là những năng lượng vi tế của sự bí mật 

của sinh lý học gọi là “gió,” và “những giọt,” và qua những tuyến kinh năng 

lượng vi tế. Phần thứ ba quan tâm tới tu tập quán tưởng. Kalacakra có lẽ là một 

trong những mật chú mới nhất được đưa ra tại các vùng Nam Á, vài học giả tin 

rằng có lẽ loại mật chú này được biên soạn gần vùng Sogdiana vào khoảng thế 

kỷ thứ 10, và nó không được truyền sang Tây Tạng cho mãi đến năm 1027. Kinh 

văn nói rằng mật chú này được nói vào ngày thứ 15 của tháng thứ 3 sau khi Ðức 

Phật Thích Ca giác ngộ. Trong lúc Ngài xuất hiện trên núi Linh Thứu, mặc y áo 

Tăng sĩ và thuyết giảng “Kinh bát Nhã Ba La Mật Ða” kinh văn dài 100.000 

hàng, và đồng thời Ngài cũng hiện tại Dhyanakataka thuộc miền Nam Ấn Ðộ 

như là Phật Kalacakra, dưới hình thức đó Ngài dạy mật chú Kalacakra. Người ta 

nói Phật nói mật chú này theo lời thỉnh cầu của Sucandra, vua của xứ Sambhala, 

và dưới hiện thân của Ðức Kim Cang Thần, người đã sưu tập mật chú dưới hình 

thức dài, người ta nói có 12 ngàn câu, nhưng hiện nay không còn tồn tại nữa. 

Thực tập chủ yếu gồm sáu phần: 1) sự rút lui cá nhân (gió); 2) niệm; 3) ngừng 

hoạt khí; 4) trì giữ; 5) tỉnh thức; 6) thiền định sâu. Những giai đoạn khỏi đầu là 

những kỹ thuật để rút lui cá nhân vào con đường trung tâm. Trong sáu giai đoạn 

hay chi nhánh này người ta có thể thực chứng phước báo đó là đề mục tu tập 

Kalac trong Phật giáo Tây Tạng những mật chú thành hình những căn bản cho 

thuật chiêm tinh về ngày tháng và hệ thống y học của truyền thống. Hàng năm lễ 

quán đảnh được ban truyền bởi Ðức Ðạt Lai Lạt Ma là một trong những biến cố 

rất phổ biến trong Phật giáo Tây Tạng ngày nay, vì nó được người ta tin tưởng 

một cách rộng rãi rằng hễ nhận được lễ Kalacakra là chắc chắn được vãng sanh 

tại Sambhala. 

Thứ Ba Là Mật Chú Kim Cang Thừa: a) Án: Từ Bắc Phạn thường thấy khi bắt 

đầu trong những bài chú. Từ này được lấy từ bên Ấn Ðộ giáo, và có nhiều nghĩa 

khác nhau. Một khái niệm thông thường trong Phật giáo Ðại Thừa là nó tiêu 

biểu cho thật tánh hay không tánh. Từ này cũng được dùng để xác nhận sự uy 

nghi tôn kính. Thỉnh thoảng được dịch là “Vâng.” Ðây là một biểu tượng rộng 

và cao nhất trong Kim Cang thừa. Om vừa tượng trưng cho hình thức và âm 

thanh. Ðây không phải là một từ ma thuật, nó không được coi như một từ, mà 

như một biểu tượng tâm linh, một tượng trưng phổ biến khắp phương Ðông. 

Tiếng “Om” được dùng để chỉ sự khẳng định một cách nghiêm trang và tôn 

kính, giống như tiếng “a men” bên Cơ Ðốc Giáo. Trước kia là mật ngữ của Ấn 

Ðộ giáo, được thừa nhận bởi các nhà Phật giáo Mật tông, đặc biệt là trường phái 

trì mật chú, dùng “Om” như mật chú và đối tượng thiền định. Chữ “Om” thường 

dùng để hình thành âm đầu tiên trong các câu chú tổng hợp như trong câu “Úm 

Ma Ni Bát Di Hồng” là công thức chú nguyện của Lạt Ma Giáo Tây Tạng. 

Người ta nói câu “Úm Ma Ni Bát Di Hồng” còn là câu thần chú để cầu nguyện 

Ðức Quán Thế Âm, mỗi chữ trong câu đều có thần lực cứu độ khỏi tam ác đạo. 

 b) Án Ma Ni Bát Di Hồng: Án ma ni bát di hồng, một nghi thức trì niệm của 

trường phái Lạt Ma. Mỗi chữ trong sáu chữ có uy lực cứu rỗi những chúng sanh 

trong các đường dữ. Ðại Bi Chú, chú của ngài Quán Thế Âm Bồ Tát, vị Bồ Tát 



 153 

mà Ðại Thừa cho là hiện thân của từ bi. Người ta thường thấy chú này được trì 

trong Phật giáo Tây Tạng, có lẽ ngài Quán Thế được rộng rãi quần chúng xem 

như gần gũi với Tây Tạng và lịch sử của nó. Vài dòng truyền thừa nổi bật nhất 

của những vị lạt ma tái sanh, kể cả Ðức Ðạt Lai Lạt Ma và dòng Gyelpa 

Karmapa cũng được tin là hiện thân của ngài Quán Thế Âm. Nghĩa của câu chú 

này vẫn còn trong vòng bàn cãi của các học giả đương thời. Vài vị đọc “Padme” 

nghĩa là “Hoa Sen” như là một Phạn ngữ chỉ định sở cách, trong trường hợp này 

thì phải dịch là “Om” hay “Bảo Châu” trong Hoa Sen. Những học giả khác lại 

cho rằng “Padme” là định sở cách Nữ, và như vậy phiên dịch câu chú này như là 

“Om-Bảo Châu: Lotus-Hoa Sen.” Tuy nhiên cả hai đều bị trở ngại, trong sự giải 

thích thứ nhất thì câu chú không thông về văn phạm, điều này ít thấy trong chú 

Phạn ngữ trong Phật giáo; và trong lời giải thích thứ nhì thì vấn đề là tại sao một 

vị Phật nam lại được dùng để chỉ sở định cách của một người nữ. Ðây là câu chú 

xưa nhất trong các trường phái Mật tông Tây Tạng. Sáu âm tiết trong câu chú 

nầy thể hiện thái độ đồng cảm căn bản, mà khi niệm lên nó thể hiện ước muốn 

giải thoát Niết bàn. 

Thứ Tư Là Mật Chú Hành Tướng Quán Tưởng: Theo sự bình luận của Phật 

giáo Tây Tạng thì đây là một trong bốn bộ Mật chú. Văn kinh của loại mật chú 

này nhấn mạnh đến những sinh hoạt thiền nội tâm. Trong những pháp thực tập 

này thì sự nhận biết về chính mình như là người bạn đồng hành với Ðức Phật, và 

người ta quán tưởng về một vị Phật có những phẩm chất cao quý mà tự thân 

mình phải hướng tới thực hiện cho bằng được qua tu tập thiền định. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 154 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

Chương Ba Mươi Mốt 

  

Năm Lối Ðiều Thân 

Theo Phương Pháp Du Già 

  

Theo Kinh Tu Tập Thân Hành Niệm trong Trung Bộ, tu tập thân hành niệm là 

khi đi biết rằng mình đang đi; khi đứng biết rằng mình đang đứng; khi nằm biết 

rằng mình đang nằm; khi ngồi biết rằng mình đang ngồi. Thân thể được xử dụng 

thế nào thì mình biết thân thể như thế ấy. Sống không phóng dật, nhiệt tâm, tinh 

cần, các niệm và các tư duy về thế tục được đoạn trừ. Nhờ đoạn trừ các pháp ấy 

mà nội tâm được an trú, an tọa, chuyên nhất và định tĩnh. Như vậy là tu tập thân 

hành niệm. Dầu mục đích tối hậu trong tu tập Phật giáo là giải thoát cuối 

cùng, mục đích trước mắt của tất cả chúng ta vẫn luôn là thanh tịnh thân tâm. Có 

lẽ khi vài người thấy chúng ta ngồi thiền, họ sẽ hỏi tại sao chúng ta lại phí thời 

giờ như vậy. Ðối với họ thiền quán không có nghĩa lý gì cả; nhưng với chúng ta 

là những người tu tập thiền quán, thì thiền quán là cốt yếu và rất có ý nghĩa 

trong đời sống của mình. Suốt cả ngày, rồi mỗi ngày trong tuần, mỗi tuần trong 

tháng, mỗi tháng trong năm... chúng ta bận rộn lu bù với công việc. Theo Phật 



 155 

giáo, tâm của chúng ta hành xử như con vượn chuyền cây, không chịu ở yên và 

luôn nhảy nhót; vì thế mà người ta gọi nó là ‘tâm viên’. Ðây là những lý do 

khiến tại sao chúng ta phải tham thiền. Ðể quân bình đời sống, chúng ta cần phải 

có lúc ngồi yên lặng để tập chấp nhận và thử nghiệm thay vì hướng ngoại cầu 

hình, chúng ta nhìn vào bên trong để tự hiểu mình hơn. Qua thiền quán, chúng ta 

cố gắng giữ cho cái tâm viên nầy đứng yên, giữ cho nó tĩnh lặng và thanh tịnh. 

Khi tâm ta đứng yên, chúng ta sẽ nhận thức rằng Phật ở ngay trong tâm mình, 

rằng cả vũ trụ ở trong ta, rằng tự tánh và Phật tánh không sai khác. Như vậy điều 

quan trọng nhất trong thiền tập là giữ cho tâm mình được yên tịnh, một việc có 

lẽ dễ hiểu nhưng không dễ làm chút nào cả. Thế nhưng thực hành là quan trọng 

hơn cả; cái hiểu biết tự nó không có giá trị gì cả nếu chúng ta không chịu đem 

cái hiểu biết ra mà thực hành. Phương pháp thiền tập là một phương pháp có 

khoa học, chúng ta học bằng cách thực hành và bằng kinh nghiệm của chính 

chúng ta. Tại sao chúng ta phải tu tập thiền quán? Một lý do khác khiến tại sao 

chúng ta nên tu tập thiền quán là vì thiền quán là đỉnh cao nhất trong tu tập Phật 

giáo. Nhờ thiền quán mà chúng ta chẳng những có thể thanh tịnh thân tâm, mà 

còn đạt được trí huệ giải thoát nữa. Hơn nữa, nhờ thiền quán mà chúng ta có khả 

năng thấy được vạn sự vạn vật như thật, từ đó khởi lòng từ bi, khiêm cung, nhẫn 

nhục, kiên trì, và biết ơn, vân vân. Nói về thanh tịnh thân tâm, theo Mật tông 

Tây Tạng, trong giáo pháp Du Già, có năm lối điều thân và hơi thở sao thân tâm 

tịnh lặng. Phương pháp Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh cảnh, 

hành, lý, quả và cơ: Thứ nhất là thân tương ứng với cảnh. Thứ nhì là thân tương 

ứng với hành. Thứ ba là thân tương ứng với lý. Thứ tư là thân tương ứng với 

quả. Thứ năm là thân tương ứng với cơ. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Ba Mươi Hai 

  



 156 

Bảy Luân Xa Trong 

Tu Tập Thiền Pháp Du Già 

  

Du già theo Phạn ngữ là Yoga, chỉ bất cứ hình thức kỷ luật thân hay tâm. Một 

hình thức thiền định được phát triển ở Ấn Ðộ thời cổ mục đích giải thoát những 

hạn chế thể chất hay những khổ đau phiền não bằng cách định tâm sao cho nó 

hòa nhập vào chân lý của vũ trụ. Từ này thông dụng cả trong Ấn giáo, Phật giáo, 

và cả những truyền thống tôn giáo khác ở Ấn Ðộ. Theo Ấn giáo, Du già có 

nghĩa là kết hợp với thượng đế. Theo các truyền thống khác ở Ấn Ðộ thì thực 

tập du già có nghĩa là thực tập phát triển tình trạng thân và tâm theo cách riêng 

của từng tôn giáo, nhưng trong Phật giáo, từ nầy chỉ tương đương với thiền định 

trong giai đoạn đầu tập thở. Ðây là lối điều thân và hơi thở sao cho thân tâm tịnh 

lặng. Phương pháp Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh: cảnh, 

hành, lý, quả và cơ. Ðây là lối điều thân và hơi thở sao thân tâm tịnh lặng. 

Phương pháp Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh cảnh, hành, lý, 

quả và cơ tương ứng với cảnh, tương ứng với hành, tương ứng với lý, tương ứng 

với quả, và tương ứng với cơ. 

Sở dĩ trường phái nầy có tên là Duy Thức Du Già (Yogacara) vì chú trọng vào 

việc luyện tập thiền làm phương pháp hữu hiệu nhất để đạt đến chân lý tối cao 

(bodhi). Phải đi qua ‘Thập Ðịa’ của quả vị Bồ Tát mới đạt đến Bồ Ðề. Ba 

phương cách tu trì của phái Du Già. Du Già nghĩa là tương ứng, tam mật là ba 

nghiệp thân, khẩu, ý. Tay kết ấn, miệng đọc thần chú chân ngôn, ý tưởng niệm 

bổn tôn Ðức Ðại Nhật Như Lai. Theo Mật tông Tây Tạng, thì “Du Già Mật 

Tông Tối Thượng” là loại mật chú thứ tư và là loại cao nhất trong bốn loại mật 

chú. Những loại mật chú này tập trung vào thiền tập liên hệ tới những năng lực 

vi tế được gọi là “gió” và “những giọt,” di chuyển qua những kênh vi tế nhất 

trong thân thể chúng ta. Trong giáo pháp Du Già, chakra hay luân xa biểu trưng 

cho những điểm gặp gỡ giữa thể xác và tâm thần, đây là những tâm điểm năng 

lượng tinh tế trong con người. Có cả thảy bảy chakras: Thứ nhất là điểm nằm ở 

dưới cùng giữa cơ quan sinh dục và hậu môn. Người luyện Yoga mà nhập vào 

được. Muladhara-Chakra sẽ thắng được sự gắn bó trần thế và không còn sợ 

chết. Thứ nhì là điểm nằm ở gốc của cơ quan sinh dục. Hành giả nào tập trung 

được vào điểm nầy sẽ không còn sợ nước, đạt được nhiều khả năng về tâm thần 

và trực giác, sẽ làm chủ hoàn toàn các giác quan, mọi tham sân si mạn nghi tà 

kiến đều bị xóa sạch. Thứ ba là điểm giữa ngang rún (cai quản gan và dạ dày). 

Hành giả tập trung vào đây sẽ có khả năng khám phá ra những kho báu bị dấu 

kín. Hành giả tập trung vào điểm nầy không còn sợ lửa, ngay cả khi ném vào 

lửa, người ấy vẫn sống mà chẳng sợ. Thứ tư là điểm nằm ngay vùng tim trên 

đường giữa. Hành giả tập trung vào điểm nầy đến thuần thục sẽ kiểm soát hoàn 

toàn không khí. Người nầy có thể bay và nhập vào thân thể một người khác. Thứ 

năm là điểm nằm dưới cổ, trên kênh năng lực (Sushumna), nơi kiểm soát thanh 

quản. Hành giả tập trung vào đây sẽ không bị hủy diệt dù thế giới có bị tan vỡ. 

Người ấy sẽ đạt được sự hiểu biết về quá khứ, hiện tại và vị lai. Thứ sáu là điểm 

nằm giữa hai chân mày. Hành giả tập trung được vào đây sẽ có khả năng trừ 

được tất cả các hậu quả của hành động trong quá khứ. Thứ bảy là điểm nằm 



 157 

ngay trên đỉnh đầu. Ðây là nơi trú ngụ của chư Thiên. Hành giả nào tập trung 

được ở đây sẽ chứng được cực lạc, siêu thức và siêu trí. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Ba Mươi Ba 

  

Ba Cấp Ðộ Kiến Thức 

Trong Phái Duy Thức Du Già 

  

I.    Ngài Long Thọ & Ba Cấp Ðộ Kiến Thức Trong Trung Quán Luận: 

Trung Luận Tông là trường phái chủ trương “Trung Ðạo,” có nghĩa là nó nằm 

giữa hai thái cực thường kiến và đoạn kiến. Ðây là một trong hai trường phái 

Ðại Thừa ở Ấn Ðộ, trường phái kia là Du Già. Trường phái này được ngài Long 

Thọ khai sáng vào thế kỷ thứ hai sau tây lịch. Trường phái này khai triển học 

thuyết “Bát Nhã Ba La Mật” trong kinh Bát Nhã Ba La Mật Ða. Ðược gọi là 

Trung Quán Tông vì bộ phái nầy chú trọng đến quan điểm trung dung 

(madhyamika-pratipat). Trong bài thuyết pháp đầu tiên trong vườn Lộc Uyển, 

Ðức Phật đã giảng về Trung đạo, vốn là con đường tu tập không phải qua sự 

hành xác mà cũng không phải buông xuôi theo dục lạc. Trung đạo không chấp 

nhận cả hai quan điểm liên quan đến sự tồn tại và không tồn tại, trường cửu và 

không trường cửu, ngã và vô ngã, vân vân. Nói tóm lại, tông phái nầy không 

chấp nhận thuyết thực tại mà cũng không chấp nhận thuyết không có thực tại, 

phái nầy chỉ chấp nhận sự tương đối. Tuy nhiên, cần nên thấy rằng Trung Ðạo 

được đề xướng ở Ba La Nại có một ý nghĩa về đạo đức sống, còn Trung Ðạo của 

Trung Luận tông là một khái niệm siêu hình. Trường phái Trung Quán của ngài 

Long Thọ bác bỏ quan điểm 'hữu' và 'không' và cho rằng chân lý nằm ở trung 

đạo. Trường phái mà chủ thuyết dựa vào ba bộ luận chính của Ngài Long Thọ. 

Ðặc điểm nổi bậc nhất của tông phái nầy là nhấn mạnh đến chữ ‘Không’ và 

‘Không Tánh’ nhiều lần, cho nên nó cũng còn được gọi là tông phái có ‘hệ 

thống triết học xác định rằng ‘không’ là đặc tánh của Thực Tại. Ngoài ra, đã có 

rất nhiều nhà tư tưởng Trung Luận đi theo ngài Long Thọ như Thánh Thiên 

(Aryadeva) vào thế kỷ thứ ba, Buddhapatila vào thế kỷ thứ năm, Chandrakirti 

vào thế kỷ thứ sáu, và Santideva vào thế kỷ thứ bảy. 

Nói về kiến thức, ngài Long Thọ đã khẳng định: Qua những lời dạy của chư 

Phật và chư Tổ, chúng thấy Thiền không giúp cho chúng ta một kiến thức nào, 



 158 

mà cũng không lãng phí thì giờ tranh biện kiến thức với chúng ta. Thiền chỉ gợi 

ý hoặc chỉ thẳng, không phải vì Thiền muốn làm cho sự việc thêm mờ mờ ảo ảo, 

mà chính vì Thiền không thể làm gì khác hơn được cho chúng ta, bằng không 

Thiền không nề hà đưa chúng ta đến chỗ thông đạt. Trong Thiền, không có cái 

gì phải cắt nghĩa, không có cái gì cần dạy để thêm vào kiến thức của mình. Trừ 

phi sự hiểu biết bừng lên tự trong mình, ngoài ra không có kiến thức nào có giá 

trị hết, vì lông chim kết lên đầu có mọc được bao giờ? Tuy nhiên, theo ngài 

Long Thọ trong Trung Quán Luận, có ba cấp độ kiến thức: Huyền ảo (sự gán 

ghép sai lầm một ý tưởng không có thực cho một đối tượng do nhân duyên tạo 

ra. Ðối tượng nầy chỉ hiện hữu trong trí tưởng tượng và không tương ứng với 

thực tại). Thường nghiệm (sự hay biết về một đối tượng do nhân duyên mà có, 

đây là kiến thức tương đối và dùng để phục vụ cho các mục đích của cuộc sống). 

Tuyệt đối (chân lý cao nhất hay chân như, chân lý tuyệt đối. Huyền ảo và 

thường nghiệm tương ứng với chân lý tương đối, còn tuyệt đối thì tương ứng với 

chân lý cao nhất của Trung Luận tông). 

  

II.   Tóm Lược Về Ba Cấp Ðộ Kiến Thức Trong Du Già Tông: 

Du Già tông phát triển vững vàng nhờ các luận sư nổi tiếng của trường phái nầy 

là Vô Trước và Thế Thân vào thế kỷ thứ tư, An Huệ và Trần Na vào thế kỷ thứ 

năm, Pháp Trì và Pháp Xứng vào thế kỷ thứ bảy, Tịch Hộ và Liên Hoa Giới vào 

thế kỷ thứ tám, vân vân tiếp tục sự nghiệp của người sáng lập bằng những tác 

phẩm của họ và đã đưa trường phái nầy đến một trình độ cao. Trường phái nầy 

đạt đến đỉnh cao ảnh hưởng trong thời kỳ của Vô Trước và Thế Thân. Tên gọi 

Du Già Hành Tông là do Vô Trước đặt, còn tên Duy Thức thì được Thế Thân xử 

dụng. Phái Duy Thức Du Già cũng dựa theo Trung Quán Luận và thừa nhận ba 

cấp độ kiến thức. Thứ nhất là Kiến Thức Huyền Ảo: Huyền ảo là sự gán ghép sai 

lầm một ý tưởng không có thực cho một đối tượng do nhân duyên tạo ra. Ðối 

tượng nầy chỉ hiện hữu trong trí tưởng tượng và không tương ứng với thực 

tại. Thứ nhì là Kiến Thức Thường Nghiệm: Thường nghiệm là sự hay biết về 

một đối tượng do nhân duyên mà có. Ðây là kiến thức tương đối và dùng để 

phục vụ cho các mục đích của cuộc sống. Thứ ba là Kiến Thức Tuyệt Ðối: Tuyệt 

đối là chân lý cao nhất hay chân như, chân lý tuyệt đối. Huyền ảo và thường 

nghiệm tương ứng với chân lý tương đối, còn tuyệt đối thì tương ứng với chân lý 

cao nhất của Trung Luận tông. 

Chương Ba Mươi Bốn 

  

Trường Phái Du Già Với Con Ðường Của 

Bốn Giai Ðoạn Ði Ðến Giải Thoát 

  

“Yogacara”, từ Phạn ngữ chỉ “Trường Phái Du Già.” Tu tập thiền định, một loại 

Tam ma địa đặc biệt. Bài tập Du Già (Yoga), còn gọi là Duy Thức 

(Vijnanavada) hay là trường dạy về nhận thức. Du Già (Yoga) Phật giáo do 

Maitreyanatha, Vô Trước (Asanga) và Thế Thân (Vasubandu) sáng lập. Theo ý 

tưởng trung tâm của Yogachara, mọi cái có thể tri giác được đều là tinh thần. Tri 

giác là quá trình sáng tạo bằng tưởng tượng. Theo Yogachara, A lại da thức, cơ 

sở của sự tri giác mọi vật và là nơi tàng chứa tất cả những ấn tượng của chúng 



 159 

ta. A Lại da là nhân tố quyết định sự chín muồi của nghiệp. A lại da thức được 

ví như dòng sông, trong đó nước được ví như những nghiệp. Ðã có nước 

(nghiệp) thì dòng sông dù muốn hay không muốn vẫn phải chảy, như những 

nghiệp thức được mang từ đời nầy sang đời khác. Theo Phật giáo xưa thì con 

đường giải thoát của Yogachara được chia làm bốn giai đoạn: 

1) Con Ðường Chuẩn Bị: Con đường chuẩn bị là giai đoạn thứ nhất trong bốn 

giai đoạn của con đường đi đến quả vị Phật, nơi Bồ Tát nguyện theo học thuyết 

với toàn bộ tinh thần. Bắt đầu khi hành giả đạt được trình độ “nối kết chỉ và 

tuệ.” Ðây là giai đoạn giáo đầu vì hành giả đang chuẩn bị cho con đường siêu 

việt thứ nhất, “kiến đạo,” bắt đầu bằng trực nhận về “không tánh. Có bốn trình 

độ trên con đường tu tập chuẩn bị. Giai đoạn thứ nhất là sức nóng. Trong giai 

đoạn này, hành giả có được sự nhận biết trực tiếp, không qua khái niệm về “Như 

Lai,” mà người ta nói đó là sức nóng đốt cháy tất cả những khái niệm giả tạo. 

Giai đoạn thứ nhì là cao độ. Cao điểm đánh dấu cái điểm của những căn lành tu 

tập từ trước sẽ không suy giảm hay mất mát, và ở giai đoạn này hành giả tiến tới 

sự hiểu biết chân chánh về chân như. Nhẫn nhục trong giai đoạn thứ ba, hành giả 

trở nên gia tăng quen thuộc với khái niệm về “không tánh” và vượt qua sự sợ 

hãi. Từ lúc này trở đi hành giả sẽ không còn sợ phải tái sanh vào các đường dữ 

như địa ngục, ngạ quỷ, hay súc sanh vì những thái độ hay hành động phiền não 

nữa. Giai đoạn cuối cùng là những phẩm chất siêu việt tối thượng. chỉ các sự 

kiện mà hành giả thực chứng những phẩm chất cao hơn, có thể còn trong vòng 

luân hồi sanh tử, và đồng thời chuẩn bị cho việc chứng nghiệm trực tiếp về tánh 

không, đây là sự chứng đắc siêu việt. 

2) Con Ðường Suy Tưởng: Con đường suy tưởng, nơi Bồ tát đi sâu vào học 

thuyết đạt được hiểu biết và bước vào giai đoạn thứ nhất trong thập địa. Giai 

đoạn Bồ tát cảm thấy niềm vui tràn ngập vì đang vượt thắng những khó khăn 

trong quá khứ, phần chứng chơn lý và bây giờ đang tiến vào trạng thái của Phật 

và sự giác ngộ. Trong giai đoạn nầy Bồ Tát đạt được bản tánh Thánh Hiền lần 

đầu và đạt đến tịnh lạc khi đã đoạn trừ mê hoặc ở kiến đạo, và đã hoàn toàn 

chứng đắc hai thứ tánh không: nhân và pháp không. Ðây là giai đoạn mà vị Bồ 

Tát cảm thấy hoan hỷ khi Ngài dẹp bỏ được lý tưởng hẹp hòi của Niết Bàn cá 

nhân đi đến lý tưởng cao đẹp hơn để giúp cho tất cả chúng sanh giải thoát mọi 

vô minh đau khổ. Trong Kinh Thủ Lăng Nghiêm, quyển Tám, Ðức Phật bảo 

ngài A Nan: “Ông A Nan! Người thiện nam đó, đối với đại Bồ Ðề khôn khéo 

được thông đạt, về giác phần thân với Như Lai, cùng tột cảnh giới Phật. 

3) Con Ðường Sáng Tạo Tâm Linh: Con đường sáng tạo tâm linh hay con 

đường thiền định, nơi Bồ Tát thiền định và đi sâu vào thập địa, vì trong Phật 

Giáo, thiền dùng để làm lắng dịu và loại bỏ luyến ái, hận thù, ganh ghét và si mê 

trong tâm chúng ta hầu đạt được trí tuệ siêu việt có thể dẫn tới đại giác. 

4) Con đường Thành Tựu: Con đường Thành Tựu hay con đường kết 

thúc. Ðây là giai đoạn xóa bỏ dục vọng và những yếu tố nhơ bẩn bằng cách tư 

duy và suy xét. Trong giai đoạn nầy tâm thần tràn ngập bởi niềm vui và an 

lạc. Ðây cũng là giai đoạn suy tư lắng dịu, để nội tâm thanh thản và tiến lần đến 

nhất tâm bất loạn (trụ tâm vào một đối tượng duy nhứt trong thiền định). Trong 

giai đoạn nay, mọi buồn vui đều xóa trắng và thay vào bằng một trạng thái 

không có cảm xúc; con người cảm thấy tỉnh thức, có ý thức và cảm thấy an lạc. 



 160 

Trong giai đoạn cuối cùng, chỉ có sự hiện hữu của thản nhiên và tỉnh thức, nơi 

mà tất cả mọi uế trược đều bị xóa trắng nhằm chấm dứt chu kỳ luân hồi. 

  

  

  

  

Chương Ba Mươi Lăm 

  

Quán Ðảnh Theo Kim Cương Thừa 

  

I.    Nghĩa Của Quán Ðảnh Theo Quan Ðiểm Phật Giáo: 

Ðiểm Ðạo: Quán đảnh đệ tử bằng cách đặt tay hay rưới nước lên đầu đệ tử. Chư 

Phật quán đảnh đệ tử bằng cách đặt tay lên đỉnh đầu của đệ tử. Tục lệ Ấn Ðộ 

nầy thường thấy trong lễ phong vương, bằng cách rưới lên đầu tân vương nước 

từ bốn bể, và nước từ những con sông trong lãnh địa của ông ta. Bên Trung 

Quốc, người ta thường dùng nghi thức Phật Giáo cho các vị đại quan, cũng như 

lễ thọ cụ túc giới cho chư Tăng Ni. Các thầy Mật Giáo dùng nghi thức quán 

đảnh để điểm đạo cho đệ tử của mình, cho các cấp lãnh đạo, cũng như trong các 

buổi đàn tràng siêu độ (cầu nguyện sau khi xãy ra tai ương hay chuẩn bị cho sự 

tái sanh). Trong Phật Giáo Mật Tông Tây Tạng, Quán Ðảnh Bồ Tát là một nghi 

thức rưới nước lên đầu một vị Bồ Tát, khi vị ấy sắp bước vào giai đoạn cuối 

cùng đến Phật quả. 

Quán Ðảnh Chân Ngôn: Theo Giáo Sư Junjiro Takakusu trong Cương Yếu 

Triết Học Phật Giáo, Chân Ngôn tông có nghi quỹ quán đảnh (Abhiseka) cũng 

như nghi quỹ đàn tràng. Nơi sửa soạn lễ quán đảnh phải được trang hoàng bằng 

mạn đà la của cả hai giới; và tất cả những nhu cầu lễ tiết phải được thực hiện 

đầy đủ. Ðôi khi các mạn đà la được nới rộng ra để thành lập môi trường hành lễ. 

Do đó mà nơi đây được gọi là mạn đà la. Chỉ khi nào nghi thức được triệt để 

tuân hành mới có thể đạt được linh nghiệm từ năng lực gia trì của Phật. Theo 

truyền thuyết, Thiện Vô Úy và đồ đệ là Nhất Hành, truyền thừa Thai Tạng giới, 

trong lúc Kim Cương Trí và đệ tử là Bất Không giảng thuyết về Kim Cang giới. 

Thế nên ta phải nhận định rằng có đến hai dòng truyền thừa, mà mỗi dòng chỉ là 

một phần hay phiến diện. Tuy nhiên, sự khám phá mới đây của giáo sư Tucci về 

Tattvasamgraha ở Tây Tạng, và của giáo sư Ono về cuốn Vajra-Sekhara ở Nhật 

đã khiến cho những truyền thuyết cũ không còn đứng vững nữa, bởi vì quyển 

Vajra-sekhara trình bày trong Ngũ Bộ Tâm Quán được giữ bí mật tại tự viện Mii 

ở Ômi và Shorenin, Kyoto. Ngũ Bộ là Phật, Liên Hoa, Ða Bảo, Kim Cương, và 

Kiết Ma. Ðây nguyên là các bộ phận của Kim Cang giới; rõ ràng là ngay từ đầu 

chúng ta đã có bản kinh về Kim Cương giáo thuyết do Thiện Vô Úy mang đến. 

Thực sự chúng là dòng truyền thừa của Thiện Vô Úy. Từ đó, chúng ta nhận thấy 

rằng vào thời của Thiện Vô Úy, cả hai giáo thuyết về Kim Cương và Thai Tạng 

đã có mặt ở Trung Quốc. Bản của Tucci bằng Phạn ngữ và của Ono là bản giải 

thích bằng tranh ảnh, nếu không có nó thì khó mà theo dõi nguyên bản Sanskrit. 

Những người nghiên cứu Mật giáo có thể hy vọng được hỗ trợ thực tế nhờ khảo 

cứu các bản văn này. 

  



 161 

II.   Những Ðịnh Nghĩa Khác Liên Quan Ðến Quán Ðảnh: 

Quán Ðảnh Bồ Tát: Ðiểm đạo theo nghi thức Mật Tông, một nghi thức rưới 

nước lên đầu một vị Bồ Tát, khi vị ấy sắp bước vào giai đoạn cuối cùng đến Phật 

quả. 

Ðại Quán Ðảnh: Theo truyền thống Phật giáo Tây Tạng, lễ quán đảnh được 

dùng để rữa sạch tội chướng và ác nghiệp để đi vào công đức. 

Quán Ðảnh Gia Hạnh: Gia hạnh được tu trước khi đi đến đàn tràng để nhận lễ 

quán đảnh của Mật giáo. 

Quán Ðảnh Ðàn Mạn Ðà La: Mạn đà la được dùng trong đàn tràng để nhận lễ 

quán đảnh của Mật giáo. 

Quán Ðảnh Tam Muội: Tam muội đạt được trong thiền quán. 

Thọ Ký Quán Ðảnh: Quán Ðảnh Thọ Ký hay Phật thọ ký đệ tử bằng cách xoa 

đầu. 

Quán Ðảnh Trụ: Thập trụ của một vị Bồ Tát khi vị nầy đã được Phật thọ ký 

(xức dầu quán đảnh) thành Phật. Nghi biểu đã thành người. Ví dụ như việc quốc 

vương trao việc nước cho thái tử. Thái tử đã trưởng thành, làm lễ quán đảnh. 

Ðây gọi là quán đỉnh trụ. 

  

III.  Phân Loại Quán Ðảnh Trong Phật Giáo: 

Tam Chủng Quán Ðảnh Theo Truyền Thống Ðại Thừa: Ba loại quán 

đảnh theo truyền thống Ðại Thừa: Thứ Nhất Là Ma đảnh quán đảnh: Quán đảnh 

bằng cách để tay lên đầu đệ tử. Thứ Nhì Là Thọ ký quán đảnh. Thứ Ba Là Phóng 

quang quán đảnh. 

Tam Chủng Quán Ðảnh Theo Truyền Thống Mật Giáo: Ba loại quán đảnh 

theo truyền thống Mật Giáo: Thứ Nhất Là Sái Thủy Quán Ðảnh. Thứ Nhì 

Là Thọ ký quán đảnh: Quán đảnh bằng cách tiên đoán Phật quả của đệ tử. Thứ 

Ba Là Phóng quang quán đảnh: Quán đảnh bằng cách phóng ánh hào quang đến 

đệ tử để làm lợi lạc cho đệ tử ấy. 

Ngũ Chủng Quán Ðảnh: Năm loại quán đảnh. Thứ Nhất Là Quán đảnh dành 

cho A Xà Lê (Giáo thọ sư). Thứ Nhì Là Quán đảnh dành cho thu nhận đệ tử. Thứ 

Ba Là Quán đảnh dành cho chấm dứt tai ương, khổ đau và tội lỗi. Thứ Tư 

Là Quán đảnh dành cho sự tiến bộ và thành công. Thứ Năm Là Quán đảnh dành 

cho việc kiểm soát những thói hư tật xấu: Loại quán đảnh nầy chỉ giúp cho Phật 

tử kiểm soát thói hư tật xấu chứ không rửa hết những thứ ấy, trong khi ngoại đạo 

lại cho rằng dù họ có làm gì đi nữa, tội lỗi của họ sẽ được hoàn toàn rữa sạch bởi 

cái gọi là rữa tội. 

Mười Pháp Quán Ðảnh Bất Tư Nghì: Theo Kinh Hoa Nghiêm, Phẩm 27, 

Phẩm Thập Ðịnh, có mười pháp quán đảnh bất tư nghì mà chư Bồ Tát nhận 

được từ nơi Ðức Như Lai. Một khi chư Ðại Bồ Tát vào được tam muội Quá Khứ 

Thanh Tịnh Tạng, thời nhận được mười pháp quán đảnh bất tư nghì của Ðức 

Như Lai, cũng được, cũng thanh tịnh, thành tựu, nhập, chứng, viên mãn, trì giữ, 

và bình đẳng biết rõ tam giới thanh tịnh. Thứ Nhất Là Biện thuyết chẳng trái 

nghĩa. Thứ Nhì Là Thuyết pháp vô tận. Thứ Ba Là Huấn từ không lỗi. Thứ Tư 

Là Nhạo thuyết chẳng dứt.Thứ Năm Là Tâm không khủng bố. Thứ Sáu Là Lời 

nói thành thực. Thứ Bảy Là Chúng sanh y tựa. Thứ Tám Là Cứu thoát ba 

cõi. Thứ Chín Là Thiện căn tối thắng. Thứ Mười Là Ðiều ngự Diệu Pháp. 



 162 

  

IV.  Tóm Lược Về Phép Quán Ðảnh Theo Kim Cương Thừa: 

Pháp Quán đảnh hay lễ xức dầu nhập môn của phái Kim Cương Thừa; trong đó 

các môn sinh nhận từ thầy mình quyền được hiến mình cho những luyện tập 

thiền định đặc biệt. Lễ xức dầu nhập môn của phái Kim Cương Thừa gồm có 

bốn giai đoạn nhập môn kế tiếp nhau: 1) Nhập môn bình cúng. 2) Nhập môn bí 

mật. 3) Nhập môn trí năng. 4) Nhập môn thứ tư: Khi một vị Bồ Tát đạt đến địa 

cuối cùng hay Pháp Vân Ðịa (Dharmamegha) của sự tu tập, ngài được chư Phật 

quán đảnh bằng những bàn tay của các Ngài, và vị Bồ Tát ấy được chính thức 

khai nhận như là một vị trong chư Phật. Theo Kim Cang Thừa, pháp quán đảnh 

là một nghi thức chính thức mà một vị thầy làm phép cho một môn sinh của 

mình vào mạn đà la của một vị thần hộ mạng của mình. Phật giáo chủ trương 

quán đảnh cho những ai tự nguyện quy y Tam Bảo, nhưng ngoại giáo muốn rữa 

tội cho bất kỳ ai, kể cả những người sắp chết và đã mất đi sự nhận biết. 

Abhiseka, theo cả Nam Phạn lẫn Bắc Phạn có nghĩa là “Lễ Quán Ðảnh.” Quán 

đảnh là một nghi lễ đánh dấu sự gia nhập của một người vào một nhóm Phật tử. 

Trong Mật tông Phật giáo, lễ quán đảnh thường được coi như thiết yếu cho bất 

cứ ai muốn tham dự vào nghi lễ hay thiền tập. Trong tu tập Mật giáo, quán đảnh 

thường tạo ra sự nối kết về nghiệp lực một cách tiêu biểu giữa hành giả và vị 

thần tiêu điểm (thường hành giả nào trong Mật tông cũng đều có một vị thần tiêu 

điểm). Ðây cũng là lễ xức dầu nhập môn của phái Kim Cương Thừa; trong đó 

các môn sinh nhận từ thầy mình quyền được hiến mình cho những luyện tập 

thiền định đặc biệt. 

  

V.   Quán Ðảnh Thọ Pháp Lực Trong Phật Giáo Mật Tông Tây Tạng: 

Pháp quán đảnh theo Mật tông phải do một vị đạo sư tâm linh có đủ phẩm cách 

tiến hành. Trong một số hệ phái Mật tông tại Tây Tạng, đây là nghi lễ quán đảnh 

đặc biệt do vị đạo sư Mật tông chỉ dạy cách thức thiền định và người đệ tử thực 

hành ngay lúc ấy để nhập thiền và tiếp nhận pháp lực. Nếu chỉ có mặt trong buổi 

lễ và uống nước thiêng không thôi thì không được xem là đã thọ pháp quán đảnh 

thọ pháp lực. Ðiều quan trọng của lễ quán đảnh thọ pháp lực là người đệ tử phải 

tiếp nhận lời dạy trực tiếp của bậc đạo sư và phải thiền định ngay trước mặt vị 

ấy. Có nơi lễ quán đảnh thọ pháp lực chỉ bao gồm việc truyền thọ Bồ Tát giới, 

trong khi  nhiều nơi khác lễ thọ pháp lực lại đòi hỏi luôn cả việc thọ lãnh những 

giới điều Mật tông. Một số Phật tử xem việc quán đảnh truyền pháp lực như việc 

ban phát ân điển hay phước lành. Họ nghĩ rằng việc truyền pháp lực là một 

phương pháp để trao truyền huyền thuật, đồng thời họ cũng rất muốn được uống 

nước thiêng hay được vị đạo sư dùng pháp khí vỗ lên đầu. Thật ra có một số 

trường hợp, vị đạo sư cử hành lễ quán đảnh truyền pháp lực với hình thức ban 

phước lành với ý muốn nhờ đó mà người ta có thể kết duyên với Kim Cang 

Thừa, vì mục đích của lễ quán đảnh truyền pháp lực là gieo trồng những hạt 

giống giác ngộ cho tương lai và giới thiệu cho người ấy pháp môn thiền định 

quán chiếu về những linh tướng đặc biệt của Ðức Phật. Trong buổi lễ, vị đạo sư 

tâm linh sẽ giảng giải ý nghĩa thâm yếu của Kim Cang Thừa và phương pháp để 

tu tập về hình ảnh của Ðức Phật hay một vị Bồ Tát thiêng liêng nào đó. Nhờ vào 

việc tu tập theo lời dạy nầy mà hành giả có được những lợi lạc thù thắng. 



 163 

Chương Ba Mươi Sáu 

  

Thủ Ấn Trong Trường Phái 

Kim Cang Thừa 

  

Thủ Ấn là tư thế của thân thể hay cử chỉ tượng trưng của bàn tay. Trong Hình 

Tượng học Phật giáo, thủ ấn tiêu biểu cho những khía cạnh khác nhau trong giáo 

thuyết nhà Phật, cũng như những sinh hoạt giảng dạy. Ðại Thủ Ấn, một trong 

những học thuyết cao nhất của trường phái Kim Cang Thừa. Chủ yếu của học 

thuyết là hiểu được tánh không có nghĩa là thoát khỏi luân hồi sanh tử. Theo 

truyền thống Phật giáo Tây Tạng, đây là lời hứa của đức Phật hứa rằng đây là 

giáo thuyết cao tuyệt, chắc chắn sẽ mang lại sự chứng nghiệm thẳng nơi tâm. Hệ 

thống thiền tập tìm thấy trong tất cả các tông phái Phật giáo Tây Tạng, đặc biệt 

quan hệ với phái Kagyupa, trong đó “đại ấn” được xem như là tinh túy của giáo 

lý và thực hành Phật pháp. Ðại ấn không tìm thấy được trong sách vở hay văn 

tự, vì nó là sự chứng ngộ chân lý của từng cá nhân. Ðiểm trọng yếu của “đại ấn” 

sự thông hiểu trực tiếp về tánh không của vạn hữu, đưa đến sự chứng ngộ về 

"vạn pháp duy tâm tạo." 

Trong Phật giáo, mỗi vị Phật có cách để tay riêng, tương ứng với cử chỉ tự nhiên 

hay phương thức giảng dạy của vị Phật nầy. Thủ ấn đặc biệt quan trọng với các 

truyền thống Kim Cang Thừa, trong đó chúng được dùng trong sự nối kết giữa 

nghi lễ và thiền định. Ðây là điệu bộ của thân thể, đặc biệt là các cử động tượng 

trưng của bàn tay, được thực hiện để trợ giúp kêu gọi những tâm thái song hành 

nhất định của chư Phật và chư Bồ Tát. Tư thế của thân thể hay cử chỉ tượng 

trưng của bàn tay. Trong Phật giáo, mỗi vị Phật có cách để tay riêng, tương ứng 

với cử chỉ tự nhiên hay phương thức giảng dạy của vị Phật nầy. Có 10 Mẫu đà la 

pháp ấn trong Phật giáo Mật Tông: Thứ Nhất Là Lưng bàn tay phải đặt lên lòng 

bàn tay trái, đầu hai ngón cái chạm nhẹ nhau. Ðặt tư thế hai bàn tay nầy ngay 

trước rốn. Ðây là tư thế lúc thực tập thiền định. Thứ Nhì Là Bàn tay phải hướng 

lên trên, bàn tay trái hướng xuống dưới (hay ngược lại, tay trái đưa lên tay phải 

thỏng xuống), hai lòng bàn tay quay về phía trước, ngón cái và ngón trỏ mỗi bàn 

tay tạo thành một vòng tròn. Bàn tay phải đặt cao ngang vai, bàn tay trái cao 

ngang hông. Ðây là tư thế của các Phật A Di Ðà và Ðại Nhật Như Lai. Thứ Ba 

Là Lòng bàn tay trái hướng vào thân, còn lòng bàn tay phải hướng ra phía trước. 

Ngón cái và ngón trỏ mỗi bàn tay tạo thành một vòng tròn, hai vòng tròn chạm 

nhẹ vào nhau. Ðây là tư thế của các Phật Thích Ca, Di Ðà, Ðại Nhật và Di 

Lặc. Thứ Tư Là Bàn tay trái đặt vào lòng, lòng bàn tay hướng lên trên; bàn tay 

phải hướng xuống đất, lưng bàn tay hướng về phía trước. Ðây là tư thế khất thực 

của Phật Thích Ca khi Ngài báo cho chúng sanh biết Ngài đã đạt được chánh 

đẳng chánh giác, đây cũng là biểu tượng cho sự vững chắc không lay chuyển 

của A Súc Bệ Phật. Thứ Năm Là Bàn tay phải đưa cao ngang vai, ngón tay duỗi 

thẳng và lòng bàn tay hướng về phía trước. Ðây là cử chỉ của Phật Thích Ca khi 

Ngài vừa thực hiện đại giác. Thứ Sáu Là Bàn tay phải hướng xuống dưới, lòng 

bàn tay hướng ra phía trước. Ðây là cử chỉ của Phật Thích Ca tỏ ý lấy trời làm 

chứng cho tính Phật của mình. Thứ Bảy Là Hai bàn tay đặt cao ngang vai, hai 

ngón trỏ chấp vào nhau (tạo thành mũi nhọn của Kim cương chùy), những ngón 



 164 

tay khác chéo nhau, các ngón cái chạm nhẹ nhau hoặc cũng chéo nhau. Ðây là 

cử chỉ của Phật Ðại Nhật Như Lai. Thứ Tám Là Ngón trỏ của bàn tay phải được 

bao quanh bằng năm ngón của bàn tay kia. Pháp ấn nầy tiêu biểu cho tính đơn 

nhất trong tính đa dạng. Ðây là cử chỉ của Phật Ðại Nhât Như Lai. Thứ Chín 

Là Hai lòng bàn tay ép vào nhau ngang ngực. Cử chỉ nầy thường dùng để chào 

hỏi tại Ấn độ. Trong Phật giáo cử chỉ nầy có nghĩa là “Như thế đó.” Thứ Mười 

Là Các đầu ngón tay của hai bàn tay chéo vào nhau. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Ba Mươi Bảy 

  

Bảy Tư Thế Của 

Ðức Tỳ Lô Giá Na 

  

Phật Tỳ Lô Giá Na, tên của Phật Dhyani. Trong các trường phái tại các nước 

Ðông Á, Ðức Ðại Nhật Như Lai thường được xem như là vị “Bổn Phật,” có 

nghĩa là vị Phật luôn ở trạng thái giác ngộ. Ngài tiêu biểu cho “Pháp thân,” và 

người ta nói Ngài đang ngự trên “Hoa Tạng Thế Giới.” Ðại Nhật Như Lai hay 

Quang Minh Biến Chiếu (vị Phật phi lịch sử), một trong năm vị Phật siêu việt 

trong trường phái Ðại Thừa. Bên cạnh Ngài còn một vị Bồ Tát siêu việt tên là 

Phổ Hiền và Cổ Phật Câu Lưu Tôn. Phật Tỳ Lô Giá Na là biểu tượng của cử chỉ 

sáng suốt cao tuyệt, hay tâm thức vũ trụ, tức là Phật trí thức siêu việt, và một 

trong những biểu tượng của Ngài là “Pháp Luân.” Tịnh Ðộ của Ngài là toàn thể 

vũ trụ. Người ta thường họa Ngài với nước da trắng và tay đang bắt ấn “đại trí.” 

Ngày vía Ðức Phật Lư Già Na là ngày hai mươi bảy trong tháng. 

Theo Lạt Ma Khenchen Thrangu, theo Kim cang Thừa, Ðại Nhựt có nghĩa là 

“cái gì chiếu sáng, cái gì tạo ra sự rõ ràng.” Vì vậy, Ðại Nhựt là tư thế thân hình 

đang ngồi, tư thế nầy giúp cho hành giả phát triển trạng thái thiền định và tạo 

cho tâm ổn định, rõ ràng. Tâm có trở nên ổn định hay không là dựa vào cái được 

gọi là luồng gió hoặc những luồng không khí vi tế. Có luồng gió thô, đó là hơi 

thở mà chúng ta hít vào và thở ra. Nhưng cũng có luồng gió vi tế liên quan đến 

sự chuyển động của thân và các tư duy. Thân và tâm liên quan chặt chẽ với 

nhau, vì vậy khi những luồng không khí vi tế nầy trở thành yên tĩnh trong thân 

thể, tâm cũng trở nên yên tĩnh. Tạo ra những luồng gió vi tế ổn định nầy, bằng 

cách tiếp tục làm tác động lên những kênh bên trong, mà ngang qua đó các 

luồng gió chuyển động. Nếu những kênh nầy thẳng và ổn định, các luồng gió trở 

thành ổn định, và sau đó tâm sẽ trở nên ổn định. Trong Phật Giáo Mật Tông Tây 



 165 

Tạng, để tạo cho những kênh nầy thẳng và ổn định, hành giả phải có tư thế đúng 

trong khi thiền tập theo bảy tư thế của Ðức Tỳ Lô Giá Na. 

Thứ Nhất Là Giữ Cho Xương Sống Thẳng: Giữ cho xương sống thẳng để kênh 

trung tâm năng lực được thẳng. Năng lực gió hay không khí (vayu) được gọi là 

“năng lực sinh tồn” (prana) chảy vào trong kênh trung tâm. Năng lực sinh tồn 

tạo cho thân thể chúng ta ổn định và vững chắc. Nó cũng được gọi năng lực đất 

bởi vì nó tạo ra sự ổn định và tính nhẫn nại đối với thân thể. Nếu thân thể bị ngã 

về phía trước trong khi thiền, hoặc có khuynh hướng nghiêng sang bên trái, bên 

phải, hoặc ngã ra đằng sau, bấy giờ kênh trung tâm nầy sẽ bị cong và năng lực 

sinh tồn đang chảy trong nó sẽ bị siết chặt lại. Vì vậy, nếu chúng ta giữ xương 

sống thẳng, năng lực đất sẽ chảy thẳng, và điều nầy sẽ dẫn đến sự ổn định và sự 

chịu đựng lâu dài. Luồng nước thấm qua thân thể và giữ cho thân thể được ẩm 

ướt. Nếu các luồng nước nầy chảy trong kênh trung tâm, chúng sẽ tự nhiên được 

ổn định. Ðể cho luồng nước chảy vào kênh trung tâm, hành giả phải có đủ bảy 

tư thế của Ðức Ðại Nhựt Như Lai. 

Thứ Nhì Là Tư Thế Khép Kín Của Hai Bàn Tay: Ðặt hai bàn tay trong tư thế 

khép kín vì đây là vị trí đúng của hai bàn tay trong tư thế thiền định. Lòng bàn 

tay phải đặt trên lòng bàn tay trái hay ngược lại, và hai ngón tay cái chạm nhẹ 

vào nhau. 

Thứ Ba Là Hai Khủy Tay Hơi Giản Ra Ngoài: Luồng lửa tự nhiên đi lên, trong 

khi luồng nước và đất tự nhiên đi xuống. Ðể luồng lửa nhập vào kênh trung tâm, 

hành giả phải có tư thế thứ tư. 

Thứ Tư Là Hạ Thấp Cằm: Ðiều nầy ảnh hưởng về sự ngăn cản luồng lửa bốc 

lên. 

Thứ Năm Là Hai Mắt Không Nên Ngó Qua Ngó Lại: Luồng gió được nối tiếp 

với sự chuyển động của thân thể, và hai mắt tự nhiên có sự chuyển động liên 

minh với các luồng gió nầy. Sự di động của hai mắt sẽ tạo cho tâm dao động. Vì 

vậy, hành giả nên giữ cho hai mắt yên tịnh, tập trung trong khoảng không gian 

vượt lên chót mũi. Ðiều nầy tạo cho tâm trở nên yên tĩnh và luồng gió nhập vào 

kênh trung tâm. 

Thứ Sáu Là Hai Môi Ðể Hở Tự Nhiên: Hai môi để hở thư giãn hoàn toàn và tự 

tự nhiên, lưỡi đang dừng nghỉ chống lại vòm miệng. 

Thứ Bảy Là Ngồi Với Hai Chân Trong Tư Thế Kim Cương: Ðể làm cho vững 

mạnh luồng thải ra phía dưới. 

  

  

  

Chương Ba Mươi Tám 

  

Tu Tập Sáu Pháp 

Mật Hành Của Naropa 

  

Ðại Sư Naropa, một vị thầy Mật giáo người Ấn Ðộ, đệ tử của Tilopa, và là thầy 

của Mar Pa Chos Kyi. Theo truyền thuyết về cuộc đời của ông, thời đó ông là 

một học giả nổi tiếng ở Tu Viện Ðại Học Na Lan Ðà, nhưng ông phải rời bỏ vị 

trí sau khi một người đàn bà cực kỳ xấu đến vấn đạo ông về tinh yếu của pháp 



 166 

mà ông không thễ giải thích được, và người ta cho rằng sự xấu xí của người đàn 

bà chính là phản ảnh của sự kiêu ngạo và những cảm giác tiêu cực nơi chính 

ông. Sau đó người đàn bà bảo ông tìm gặp thầy Tilopa để học đạo, Tilopa đồng 

ý dạy ông sau một loạt thử thách đau đớn như ép dương vật giữa hai hòn đá... 

Sau khi đã nắm vững được giáo pháp của Tilopa, ông bèn truyền lại cho Mar Pa, 

người này mang giáo pháp ấy qua Tây Tạng và lập nên tông phái Kagyupa. Sáu 

pháp tu tập Mật giáo được ngài Naropa dạy cho Marpa Chogi Lodro và được vị 

này truyền sang Tây tạng. Những pháp tu này đặc biệt quan trọng đối với trường 

phái Kagyupa. Sáu pháp đó là: Thứ nhất, sức nóng, liên hệ đến việc tăng cường 

đưa luồng nóng bên trong đi đến khắp cơ thể hành giả bằng cách mường tượng 

lửa và mặt trời trong nhiều phần khác nhau của cơ thể. Thứ nhì, thân huyễn giả, 

một loại thực tập trong đó hành giả phát sinh ra một hình ảnh của một thân vi tế 

bao gồm những năng lượng vi tế và được phú cho với những phẩm chất lý tưởng 

của một vị Phật, như sáu Ba La Mật. Sự việc này cuối cùng chuyển hóa thành 

“thân kim cang,” biểu tượng cho trạng thái của Phật quả. Thứ ba, giấc mộng, 

hay du già trong giấc mơ nhằm huấn luyện hành giả kiểm soát những lôi kéo của 

tiến trình của giấc mộng. Thứ tư, ánh sáng trong suốt, dựa vào khái niệm mật 

chú rằng tâm là bản chất của ánh sáng trong suốt, và sự tu tập này liên hệ tới 

việc học nhận thức về tất cả mọi dáng vẻ hiện lên trong tâm tiêu biểu cho tác 

động lẫn nhau giữa sự chiếu sáng và tánh không. Thứ năm, thân trung ấm, trạng 

thái du già huấn luyện cho hành giả kiểm soát được trạng thái giữa sanh và từ, 

trong đó hành giả có một thân vi tế, phải chịu sự mất phương hướng và sợ hãi 

cảnh trí, âm thanh, và các hiện tượng thuộc về cảm giác khác. Một người thích 

nghi với loại du già này có thể hiểu được tất cả những sáng tạo trong tâm, và sự 

thực chứng này khiến hành giả có thể kiểm soát được tiến trình, trong đó người 

ta nói nó đưa ra vô số cơ hội cho sự tiến bộ thiền tập nếu hiểu và thực hành đúng 

cách. Thứ sáu, chuyển thức, trạng thái du già phát triển khả năng hướng tâm 

thức của mình vào một thân khác hay vào một Phật độ vào lúc lâm chung. Hành 

giả nào nắm vững toàn bộ kỹ thuật có thể biến đổi tâm của loại ánh sáng thanh 

tịnh vào thân của một vị Phật vào lúc lâm chung. 

Ðây là sáu pháp tu tập theo Phật giáo Mật Tông đã được ngài Naropa dạy cho 

Marpa Chogi Lodro và được vị này truyền sang Tây tạng. Những pháp tu này 

đặc biệt quan trọng đối với trường phái Kagyupa. Sáu pháp đó là: Thứ Nhất 

Là Sức Nóng: Sức nóng liên hệ đến việc tăng cường đưa luồng nóng bên trong 

đi đến khắp cơ thể hành giả bằng cách mường tượng lửa và mặt trời trong nhiều 

phần khác nhau của cơ thể. Thứ Nhì Là Thân Huyễn Giả: Thân huyễn giả, một 

loại thực tập trong đó hành giả phát sinh ra một hình ảnh của một thân vi tế bao 

gồm những năng lượng vi tế và được phú cho với những phẩm chất lý tưởng của 

một vị Phật, như sáu Ba La Mật. Sự việc này cuối cùng chuyển hóa thành “thân 

kim cang,” biểu tượng cho trạng thái của Phật quả. Thứ Ba Là Giấc 

Mộng: Giấc mộng, hay du già trong giấc mơ nhằm huấn luyện hành giả kiểm 

soát những lôi kéo của tiến trình của giấc mộng. Thứ Tư Là Ánh Sáng Trong 

Suốt: Ánh sáng trong suốt, dựa vào khái niệm mật chú rằng tâm là bản chất của 

ánh sáng trong suốt, và sự tu tập này liên hệ tới việc học nhận thức về tất cả mọi 

dáng vẻ hiện lên trong tâm tiêu biểu cho tác động lẫn nhau giữa sự chiếu sáng và 

tánh không. Thứ Năm Là Thân Trung Ấm: Thân trung ấm, trạng thái du già 



 167 

huấn luyện cho hành giả kiểm soát được trạng thái giữa sanh và từ, trong đó 

hành giả có một thân vi tế, phải chịu sự mất phương hướng và sợ hãi cảnh trí, 

âm thanh, và các hiện tượng thuộc về cảm giác khác. Một người thích nghi với 

loại du già này có thể hiểu được tất cả những sáng tạo trong tâm, và sự thực 

chứng này khiến hành giả có thể kiểm soát được tiến trình, trong đó người ta nói 

nó đưa ra vô số cơ hội cho sự tiến bộ thiền tập nếu hiểu và thực hành đúng 

cách. Thứ Sáu Là Chuyển Thức: Chuyển thức, trạng thái du già phát triển khả 

năng hướng tâm thức của mình vào một thân khác hay vào một Phật độ vào lúc 

lâm chung. Hành giả nào nắm vững toàn bộ kỹ thuật có thể biến đổi tâm của loại 

ánh sáng thanh tịnh vào thân của một vị Phật vào lúc lâm chung. 

Chương Ba Mươi Chín 

  

Tam Thân Phật Trong Triết Học Du Già 

  

I.    Tổng Quan Về Tam Thân Phật Trong Phật Giáo: 

Tam thân Phật hay ba loại thân Phật. Một vị Phật có ba loại thân hay ba bình 

diện chơn như: pháp thân, báo thân, và ứng thân. Nhiều người nghĩ thân Phật là 

nhục thân của Ngài. Kỳ thật thân Phật chính là sự Giác Ngộ Bồ Ðề. Thân ấy 

không có hình tướng cũng không có vật chất, không phải là nhục thân được nuôi 

dưỡng bằng thực phẩm phàm phu. Ðó là thân vĩnh hằng mà chất liệu của nó là 

trí tuệ.  Vì vậy thân Phật chẳng bao giờ biến mất khi sự Giác ngộ Bồ Ðề vẫn còn 

tồn tại. Sự Giác Ngộ Bồ Ðề xuất hiện như ánh đuốc trí tuệ khiến cho chúng sanh 

giác ngộ và tu chứng để được sanh vào thế giới của chư Phật. Theo giáo thuyết 

Ðại thừa, chư Phật có ba thân: 1) Pháp thân hay bản tánh thật của Phật, hay chân 

thân của Phật, đồng nhất với hiện thực siêu việt, với thực chất của vũ trụ. Sự 

đồng nhất của Phật với tất cả các hình thức tồn tại. Ðây cũng là biểu hiện của 

luật mà Phật đã giảng dạy, hoặc là học thuyết do chính Phật Thích Ca thuyết 

giảng; 2) Ứng thân hay Báo Thân hay thân hưởng thụ. Thân thể Phật, thân thể 

của hưởng thụ chân lý nơi “Thiên đường Phật.” Ðây cũng chính là kết quả của 

những hành động thiện lành trước kia; và 3) Hóa thân hay thân được Phật dùng 

để hiện lên với con người, nhằm thực hiện ý muốn đưa tất cả chúng sanh lên 

Phật. Ðây cũng chính là hiện thân của chư Phật và chư Bồ Tát trần thế. Ba thân 

Phật không phải là một mà cũng không khác. Vì trình độ của chúng sanh có 

khác nên họ thấy Phật dưới ba hình thức khác nhau. Có người nhìn thấy pháp 

thân của Phật, lại có người nhìn thấy báo thân, lại có người khác nhìn thấy hóa 

thân của Ngài. Lấy thí dụ của một viên ngọc, có người thấy thể chất của viên 

ngọc tròn đầy, có người thấy ánh sáng tinh khiết chiếu ra từ viên ngọc, lại có 

người thấy ngọc tự chiếu bên trong ngọc, vân vân. Kỳ thật, không có phẩm chất 

của ngọc và ánh sáng sẽ không có ánh sáng phản chiếu. Cả ba thứ này tạo nên vẻ 

hấp dẫn của viên ngọc. Ðây là ba loại thân Phật. Một vị Phật có ba loại thân hay 

ba bình diện chơn như. 

  

  

II.   Tóm Lược Về Tam Thân Phật Trong Triết Học Du Già: 

Theo triết học Du Già, ba thân là Pháp thân, Báo thân, và Hóa thân. Tam Thân 

Phật, trong đó Pháp Thân là lãnh vực chuyên môn, Báo Thân với sự luyện tập để 



 168 

thâu thập được lãnh vực chuyên môn nầy, và Hóa Thân với sự áp dụng lãnh vực 

chuyên môn trong cuộc sống hằng ngày. 

Thứ Nhất Là Pháp Thân: Theo triết học Du Già, giống như Nhiếp Luận Tông 

vì Nhiếp Luận Tông là tiền thân của Pháp Tướng Tông, Pháp thân chính là Thực 

tướng thân của đức Như Lai. Pháp (dharma) ở đây có thể được hiểu như là “thực 

tính,” hoặc là “nguyên lý tạo luật” hay đơn giản hơn là “luật.” Thân (kaya) nghĩa 

là “thân thể” hay “hệ thống.” Tập hợp Pháp Thân (Dharmakaya) có nghĩa đen là 

thân thể hay một người hiện hữu như là nguyên lý, và nay nó có nghĩa là là thực 

tính tối thượng mà từ đó các sự vật có được sự hiện hữu và luật tắc của chúng, 

nhưng thực tính nầy tự nó vốn vượt khỏi mọi điều kiện. Pháp thân Phật vô sắc, 

bất biến, siêu việt, không thể nghĩ bàn và đồng nghĩa với “Tánh không.” Ðây là 

kinh nghiệm về tâm thức vũ trụ, về nhất thể ở bên kia mọi khái niệm. Pháp thân 

được thừa nhận vô điều kiện là bản thể của tánh viên dung và toàn hảo tự do 

phát sinh ra mọi hình thức hữu sinh hoặc vô sinh và trật tự luân lý. Phật Tỳ Lô 

Giá Na, tức Quang Minh Biến Chiếu Phật, là hiện thân hình thái nầy của tâm 

thức vũ trụ. Theo tông Thiên Thai, Pháp thân chính là lý niệm, lý tánh hay chân 

lý, không có một hiện hữu hữu ngã nào. Nó đồng nhất với “Trung Ðạo Ðế.” 

Trong Phật giáo Ðại thừa, kinh Bát Nhã Ba La Mật Ða duy trì khái niệm rằng 

Pháp thân là do pháp tạo thành. Vì vậy Pháp thân là nguyên lý và tánh chất căn 

bản của sự giác ngộ. Bản tánh thật của Phật, đồng nhất với hiện thực siêu việt, 

với thực chất của vũ trụ. Sự đồng nhất của Phật với tất cả các hình thức tồn tại. 

Ðây cũng là biểu hiện của luật mà Phật đã giảng dạy, hoặc là học thuyết do 

chính Phật Thích Ca thuyết giảng. Còn một lối giải thích cho rằng pháp thân 

chính là “Tối Thắng Quang Phật” của Ðức Tỳ Lô Giá Na. Theo Thiền tông, 

pháp thân là tự thể của hết thảy chư Phật và chúng sanh. Do Pháp thân mà chư 

pháp có thể xuất hiện. Không có Pháp thân sẽ không có thế giới. Nhưng đặc 

biệt, Pháp thân là bản thân yếu tính của hết thảy mọi loài, đã có sẵn từ trước. 

Theo nghĩa nầy, Pháp thân là Pháp tánh (Dharmata) hay Phật tánh (Buddhata), 

tức Phật tánh trong hết thảy mọi loài. 

Ðối với hành giả tu Thiền trong Phật giáo Mật Tông, tập hợp Pháp Thân 

(Dharmakaya) có nghĩa đen là thân thể hay một người hiện hữu như là nguyên 

lý, và nay nó có nghĩa là là thực tính tối thượng mà từ đó các sự vật có được sự 

hiện hữu và luật tắc của chúng, nhưng thực tính nầy tự nó vốn vượt khỏi mọi 

điều kiện. Ðây chính là một trong những khái niệm quan trọng nhất cho hành giả 

tu thiền trong Phật giáo Mật tông. Tuy nhiên, hành giả tu thiền trong Phật giáo 

Mật tông nên luôn nhớ rằng “Dharmakaya” không phải là một từ triết học suông 

như khi nó được nêu định bằng từ “kaya” là từ gợi lên ý niệm về nhân tính, đặc 

biệt là khi nó liên hệ với Phật tính một cách nội tại và một cách thiết yếu, vì 

không có nó thì Ðức Phật mất đi toàn bộ sự hiện hữu của Ngài. Pháp Thân cũng 

còn được gọi là Svabhavakaya, nghĩa là “cái thân thể tự tính” tự tính thân, vì nó 

trú trong chính nó, nó vẫn giữ như là giự tự tính của nó. Ðây chính là ý nghĩa 

của khía cạnh tuyệt đối của Ðức Phật mà trong Ngài sự tịch lặng toàn hảo là thù 

thắng. 

Thứ Nhì Là Báo Thân: Cái thân thứ hai là Báo Thân, thường được dịch là cái 

thân của sự đền bù hay sự vui hưởng. Báo Thân thỉnh thoảng cũng được gọi là 

“Ứng Thân.” Theo triết học Du Già, giống như Nhiếp Luận Tông vì Nhiếp Luận 



 169 

Tông là tiền thân của Pháp Tướng Tông, báo thân chính là Pháp môn thân. Cái 

thân thứ hai là Báo Thân, thường được dịch là cái thân của sự đền bù hay sự vui 

hưởng. Theo nguyên nghĩa “sự vui hưởng: là tốt nhất để dịch “sambhoga” vì nó 

nó xuất phát từ ngữ căn “bhuj,” nghĩa là “ăn,” hay “vui hưởng,” tiền từ của nó là 

“sam,” nghĩa là “cùng với nhau” được thêm vào đó. Sambhogakaya được dịch 

sang Hoa ngữ là “Cộng Dụng Thân” hay “Thọ Dụng Thân,” hay “Thực Thân.” 

Khi chúng ta có từ Báo Thân, cái thân của sự khen thưởng, đền đáp dành cho nó. 

Cái thân thọ dụng nầy đạt được như là kết quả hay sự đền đáp cho một chuỗi tu 

tập tâm linh đã thể hiện xuyên qua rất nhiều kiếp. Cái thân của sự đền đáp, tức là 

cái thân được an hưởng bởi một vị rất xứng đáng tức là vị Bồ Tát Ma Ha Tát. 

Ðức Phật như là cái thân thọ dụng thường được biểu thị như là một hình ảnh bao 

gồm tất cả sự vinh quang của Phật tính; vì ở trong Ngài, với hình hài, có một thứ 

tốt đẹp thánh thiện do từ sự toàn hảo của đời sống tâm linh. Những nét đặc trưng 

của từng vị Phật như thế có thể  thay đổi theo các bổn nguyện của Ngài, ví dụ, 

hoàn cảnh của Ngài, danh tánh, hình tướng, xứ sở và sinh hoạt của Ngài có thể 

không giống với các vị Phật khác; đức Phật A Di Ðà có Tịnh Ðộ của Ngài ở 

phương Tây với tất cả mọi tiện nghi như Ngài mong muốn từ lúc khởi đầu sự 

nghiệp Bồ Tát của Ngài; và Ðức Phật A Súc cũng thế, như được miêu tả trong 

bộ Kinh mang tên Ngài là A Súc Phật Kinh. Báo Thân thỉnh thoảng cũng được 

gọi là “Ứng Thân.” Báo thân Phật là báo thân của sự thọ hưởng. Ðây là kinh 

nghiệm về sự cực lạc của giác ngộ, về pháp tâm của Phật và chư tổ, và về sự tu 

tập tâm linh được truyền từ thế hệ nầy qua thế hệ khác. Phật A Di Ðà trong cõi 

Tây Phương Cực Lạc tượng trưng cho báo thân nầy. Báo thân nầy luôn đang 

ngự trị trên cõi Tịnh Ðộ, chỉ hiển hiện trên cõi trời chứ chẳng bao giờ hiển hiện 

trong cõi trần, báo thân nầy thường được chư Bồ Tát giác ngộ tháp tùng. Theo 

tông Thiên Thai, thọ dụng thân là hiện thân hữu ngã với chứng ngộ chân thật, 

nghĩa là tự thân đạt được do báo ứng của một tác nhân lâu dài. Thân nầy có hai 

loại: Tự Thọ Dụng thân, vô lượng công đức chân thực và viên tịnh thường biến 

sắc thân của các Ðức Như Lai do ba a tăng kỳ kiếp tu tập vô lượng phước huệ tư 

lương mà khởi lên. Tha Thọ Dụng thân, vi diệu tịnh công đức thân của các Ðức 

Như Lai do bình đẳng trí thị hiện ra, chư Bồ Tát trụ nơi Thập Ðịa hiện đại thần 

thông, chuyển chánh pháp luân, xé rách lưới nghi của chúng sanh khiến họ thọ 

dụng được pháp lạc Ðại Thừa. Theo Phật giáo Ðại thừa, báo thân là thân của trí 

tuệ viên mãn hay là thân của sự khởi đầu giác ngộ. Ðây là thân hưởng thụ. Thân 

thể Phật, thân thể của hưởng thụ chân lý nơi “Thiên đường Phật.” Ðây cũng 

chính là kết quả của những hành động thiện lành trước kia. Báo thân còn được 

xem là là thân của Ngài Sở Lưu Phật, có nghĩa là “Thành Tịnh Phật.” Theo 

Thiền tông, báo thân cũng gọi là Thọ Dụng Thân, là bản thân tâm linh của các 

Bồ Tát, được Bồ Tát thọ dụng như là kết quả do tu tập các Ba La Mật. Các ngài 

tự mình thành tựu điều nầy tùy theo định luật nhân quả trên phương diện đạo 

đức, và trong đây các ngài giải trừ trọn vẹn tất cả những sai lầm và ô nhiễm 

trong cảnh giới của năm uẩn. 

Thứ Ba Là Hóa Thân: Cái thân thứ ba là Hóa Thân, nghĩa là “thân biến hóa” 

hay đơn giản là cái thân được mang lấy. Trong khi Pháp Thân là cái thân quá 

cao vời đối với những chúng sanh bình thường, khiến những chúng sanh nầy 

khó có thể tiếp xúc tâm linh được với nó, vì nó vượt khỏi mọi hình thức giới hạn 



 170 

nên nó không thể trở thành một đối tượng của giác quan. Những phàm nhân phải 

chịu sinh tử như chúng ta đây chỉ có thể nhận thức và thông hội với cái thân 

tuyệt đối này nhờ vào những hình tướng biến hóa của nó mà thôi. Và chúng ta 

nhận thức những hình tướng nầy theo khả năng của chúng ta về tâm linh, trí tuệ. 

Những hình tướng nầy xuất hiện với chúng ta không theo cùng một hình thức 

như nhau. Do đó mà chúng ta thấy trong Kinh Pháp Hoa rằng Bồ Tát Quán Thế 

Âm hóa hiện thành rất nhiều hình tướng khác nhau tùy theo loại chúng sanh mà 

Ngài thấy cần cứu độ. Kinh Ðịa Tạng cũng ghi rằng Bồ Tát Ðịa Tạng mang 

nhiều hình tướng khác nhau để đáp ứng những nhu cầu của chúng sanh. 

Theo triết học Du Già, giống như Nhiếp Luận Tông vì Nhiếp Luận Tông là tiền 

thân của Pháp Tướng Tông, Hóa thân chính là Sắc thân. Từ ngữ “thân,” theo 

nghĩa thường rất dễ bị hiểu lầm vì nó gợi ra ý tưởng về một hiện hữu thể xác. 

Tuy nhiên, theo Thiên Thai tông thì Ứng Hóa Thân là thân thể xuất hiện qua 

nhiều hình thức hay thân chuyển hóa của chư Phật. Khi muốn cứu độ chúng 

sanh, một vị Phật có thể hóa thân vào một thân thể, như trường hợp Phật Thích 

Ca Mâu Ni là hóa thân của Phật Tỳ Lô Giá Na. Có hai loại hóa thân: thân thể chỉ 

riêng cho các vị Bồ Tát sơ cơ và thân thể dành cho những chúng sanh dưới hàng 

Bồ Tát sơ cơ. Hóa thân có nghĩa là là “cái thân biến hóa” hay đơn giản là cái 

thân được mang lấy. Trong khi Pháp Thân là cái thân quá cao vời đối với những 

chúng sanh bình thường, khiến những chúng sanh nầy khó có thể tiếp xúc tâm 

linh được với nó, vì nó vượt khỏi mọi hình thức giới hạn nên nó không thể trở 

thành một đối tượng của giác quan. Những phàm nhân phải chịu sinh tử như 

chúng ta đây chỉ có thể nhận thức và thông hội với cái thân tuyệt đối này nhờ 

vào những hình tướng biến hóa của nó mà thôi. Và chúng ta nhận thức những 

hình tướng nầy theo khả năng của chúng ta về tâm linh, trí tuệ. Những hình 

tướng nầy xuất hiện với chúng ta không theo cùng một hình thức như nhau. Do 

đó mà chúng ta thấy trong Kinh Pháp Hoa rằng Bồ Tát Quán Thế Âm hóa hiện 

thành rất nhiều hình tướng khác nhau tùy theo loại chúng sanh mà Ngài thấy cần 

cứu độ. Kinh Ðịa Tạng cũng ghi rằng Bồ Tát Ðịa Tạng mang nhiều hình tướng 

khác nhau để đáp ứng những nhu cầu của chúng sanh. Quan niệm về Hóa Thân 

là quan trọng, vì cái thế giới tương đối nầy đối lập với giá trị tuyệt đối của Như 

Như là giá trị vốn chỉ đạt được tới bằng cái trí như như. Bản thể của Phật tính là 

Pháp Thân, nhưng hễ chừng nào Ðức Phật vẫn ở trong bản thể của Ngài thì cái 

thế giới của những đặc thù vẫn không có hy vọng được cứu độ. Vì thế Ðức Phật 

phải từ bỏ trú xứ nguyên bổn của Ngài và mang lấy hình tướng mà các cư dân 

của trái đất nầy có thể nhận thức và chấp nhận được. Hóa thân là một trong ba 

thân của một vị Phật, theo Phật giáo học Ðại Thừa, hai thân kia là Báo thân và 

Pháp thân. Hóa Thân được Phật dùng để hiện lên với con người, nhằm thực hiên 

ý muốn đưa tất cả chúng sanh lên Phật. Ðây cũng chính là hiện thân của chư 

Phật và chư Bồ Tát trần thế. Cũng theo Phật giáo Ðại Thừa, chư Phật có nhiều 

khả năng siêu nhiên bao gồm cả việc “hiện thân,” hay sự hiển hiện bằng thân vật 

chất để làm lợi lạc chúng sanh. Sự hiện thân này có thể là qua thân người hay 

súc vật, hay ngay cả cầu đường, hay một vật thể nào đó để cung cấp sự lợi lạc. 

Cách hiện thân quan trọng nhất là hiện ra dưới hình thức một vị Phật như trường 

hợp của Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni. 



 171 

Ðối với hành giả tu Thiền trong Phật giáo Mật Tông, quan niệm về Hóa Thân là 

rất quan trọng, vì cái thế giới tương đối nầy đối lập với giá trị tuyệt đối của Như 

Như là giá trị vốn chỉ đạt được tới bằng cái trí như như. Bản thể của Phật tính là 

Pháp Thân, nhưng hễ chừng nào Ðức Phật vẫn ở trong bản thể của Ngài thì cái 

thế giới của những đặc thù vẫn không có hy vọng được cứu độ. Vì thế Ðức Phật 

phải từ bỏ trú xứ nguyên bổn của Ngài và mang lấy hình tướng mà các cư dân 

của trái đất nầy có thể nhận thức và chấp nhận được. Theo Phật giáo Tây Tạng, 

những hành giả thâm áo có được khả năng lựa chọn hoàn cảnh tái sanh của họ 

một cách ý thức, và những vị thầy thâm áo khác có khả năng nhận ra được 

những người này. Ngày nay tại Tây Tạng có vài trăm dòng tái sanh như vậy, mà 

nổi bật nhất là các đức Ðạt Lai Lạt Ma. Theo Phật giáo Mật tông, hóa thân có 

nghĩa là “thân của sự tỏa rạng,” thân của sự hiện hữu hay biến hiện. Nó là sự 

biến hiện của thân và của tâm chúng ta. Nó cũng là sự biến hiện thân của những 

ai đã thành tựu hai thân trước và biến hiện trong thân thứ ba này. Trong ý nghĩa 

này hóa thân đặc biệt dùng để chỉ vị đạo sư Kim Cang hay vị thầy đang sống 

trong hiện tại trên trái đất này. Một vị thầy như thế đã thành tựu pháp thân và 

báo thân, nhưng để có thể đối diện với những hình tướng, lương thực, y phục và 

thế giới, hay nói khác hơn là với những nhận thức của chúng ta, người cần phải 

có một hóa thân. Một vị thầy cần phải xuất hiện trong một hóa thân để có thể 

truyền đạt cho chúng ta Kim Cang thừa và giáo lý Phật đà. Theo Phật giáo Ðại 

thừa, hóa thân là sự thể hiện lòng bi mẫn với chúng sanh mọi loài. Thân được 

Phật dùng để hiện lên với con người, nhằm thực hiên ý muốn đưa tất cả chúng 

sanh lên Phật. Ðây cũng chính là hiện thân của chư Phật và chư Bồ Tát trần thế. 

Hóa thân còn được biết là thân của Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni, có nghĩa là 

“Tịch Tịnh Phật.” Theo Thiền tông, hóa thân cũng gọi là Ứng Hóa Thân hay 

Biến Hóa Thân, phát sinh từ đại bi tâm (mahakaruna) của chư Phật và chư Bồ 

Tát. Bằng lý thể của đại bi mà các ngài hướng tới chúng sanh, các ngài không 

bao giờ thọ dụng những kết quả của các hành vi đạo đức của mình. Chí nguyện 

thiết tha của các ngài là chia xẻ những kết quả nầy cho tất cả chúng sanh. Nếu 

Bồ Tát có thể thay thế kẻ phàm phu chịu khổ não, Bồ Tát thực hiện ngay. Nếu 

kẻ phàm phu có thể được giác ngộ do Bồ Tát hồi hướng công đức cho mình, 

ngài sẽ thực hiện ngay. Bồ Tát hồi hướng công đức và chịu khổ thay cho chúng 

sanh nhờ Biến Hóa Thân của ngài. Hóa thân là hình tướng mà Ðức Phật đã xử 

dụng khi muốn dùng thân hình của một con người để đi vào thế giới nầy. Do đó, 

trong tính cách không gian, Bồ Tát chia thân mình thành trăm nghìn koti vô số 

thân. Ngài có thể hóa thân làm những loài bò bay máy cựa, làm Thánh, làm Ma 

vương, nếu ngài thấy đó là cơ duyên thích hợp để cứu vớt thế gian ra khỏi sự 

kềm tỏa của vô minh, phiền não và đủ mọi thứ nhiễm ô bất tịnh. 

  

  

  

  

  

  

  

  



 172 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

• Chương Bốn Mươi 

•   

• Bốn Tiến Trình Tiến Tới Phật Quả Theo Quan 

• Ðiểm Chân Ngôn Thừa và Câu Sinh Khởi Thừa 

•   

• Dù rằng Chân Ngôn thừa và Câu Sinh Khởi thừa không phải là những 

trường phái bám víu vào những giáo lý được xác định một cách chặt chẽ 

như các giáo phái khác, như Vaibhasika, Duy Thức, nhưng các trường phái 

trên có tầm quan trọng đối với sức sống của Phật giáo. Chân Ngôn thừa với 



 173 

những nghi thức kích động tình cảm và lạ mắt, Câu Sinh Khởi thừa với 

phép hành thiền sâu lắng. Cả Chân Ngôn thừa và Câu Sinh Khởi thừa đều 

quan tâm tới khía cạnh thực hành của Phật giáo mà bốn đỉnh cao hay bốn 

tiến trình tiến tới Phật Quả theo quan điểm Chân Ngôn Thừa và Câu Sinh 

Khởi Thừa bao gồm: 

• Thứ Nhất Là Kiến: Cái nhìn dựa trên kinh nghiệm thực tế. Kiến có nghĩa là 

thấy hay quan sát; và hành có nghĩa là thực hành hay công phu. Trong Phật 

giáo, 'kiến' ngụ ý sự hiểu biết toàn diện và triệt để giáo lý của đức Phật; tuy 

nhiên, trong Thiền, kiến không những biểu thị sự hiểu biết các nguyên tắc 

và chân lý Thiền, mà nó còn ngụ ý cả cái nhìn tỉnh thức phát xuất từ kinh 

nghiệm giác ngộ. 'Kiến' theo nghĩa này có thể được hiểu là 'thấy thực tại' 

hoặc 'một cái nhìn về thực tại'. Nhưng trong khi 'kiến' có nghĩa là nhìn thấy 

thực tại, nó không hàm ý 'sở hữu', hay 'khắc phục' thực tại. Một châm ngôn 

Thiền nói: "Lý tuy đốn ngộ, sự phải tiệm tu." Nói cách khác, sau khi đã đạt 

ngộ hành giả vẫn phải tu tập cho đến khi nào cái ngộ đó chín muồi, cho đến 

khi nào hành giả đạt được đại cơ đại dụng. Những nỗ lực tìm kiếm phương 

cách tu tập trước khi đạt ngộ cùng với sự tu tập sau khi ngộ này là cái mà 

nhà Thiền gọi là 'hành' hay 'công phu'. Như vậy, tham Thiền gồm hai 

phương diện. 'Kiến' và 'Hành', và cả hai phương diện này đều cần thiết. Cổ 

đức dạy: "Ðể thấy được tánh, người ta phải leo lên tận đỉnh núi và nhìn từ 

đó; để bắt đầu cuộc hành trình Thiền để đi đến giác ngộ, hành giả phải 

xuống tận đáy biển, và bắt đầu đi từ đó." Mặc dầu toà nhà Thiền được 

chống đỡ bởi hai trụ cột chính là 'Kiến' và 'Hành', nhưng giáo lý Thiền phần 

lớn nhấn mạnh vào 'Kiến' hơn. Ðiều này đã được chứng thực bởi đại thiền 

sư Qui Sơn, sư dạy: "Cái kiến của ông chứ không phải cái hành, chính là 

điều mà ta quan tâm." Ðó cũng là lý do tại sao các thiền sư chỉ toàn nhấn 

mạnh vào 'ngộ' và dồn hết nỗ lực để đem đệ tử của họ trực tiếp đến 'ngộ'. 

Như trên đã nói, Thiền là một giáo lý thực tiễn và trực chỉ nhất, Thiền tìm 

cách gạt qua một bên tất cả những vấn đề và những thảo luận thứ yếu mà 

chỉ thẳng vào 'Kiến', tức là cái thấy hay cái nhìn thực tại. Ðiều này được 

biểu thị trong toàn bộ truyền thống nhà Thiền. Cuối cùng, sự nhấn mạnh 

vào 'Kiến' được thị chứng bởi vô số công án Thiền hay ngôn cú Thiền. 

Trong số này có lẽ lời của thiền sư Bách Trượng là đầy ý vị nhất: "Nếu một 

đệ tử có thị kiến ngang với thầy mình, y chỉ có thể, nhiều nhất là, thành tựu 

được có một nửa những gì mà ông thầy đã thành tựu. Chỉ khi nào một đệ tử 

có thị kiến vượt trội hơn thầy, người ấy mới xứng đáng được thầy truyền 

thụ." 

• Thứ Nhì Là Tu: Khai triển những gì mà cái nhìn đó cho thấy. Tu có nghĩa là 

tu tập hay thực tập những lời giáo huấn của Ðức Phật, bằng cách tụng kinh 

sáng chiều, bằng ăn chay học kinh và giữ giới; tuy nhiên những yếu tố quan 

trọng nhất trong thực tu là sửa tánh, là loại trừ những thói hư tật xấu, là từ bi 

hỷ xả, là xây dựng đạo hạnh. Trong khi tụng kinh ta phải hiểu lý kinh. Hơn 

thế nữa, chúng ta nên thực tập thiền quán mỗi ngày để có được tuệ giác 

Phật. Với Phật tử tại gia, tu là sửa đổi tâm tánh, làm lành lành dữ. Phật tử 

thường có truyền thống tôn Phật kính Tăng, và bày tỏ lòng tôn kính với xá 

lợi Phật, những biểu tượng tôn giáo như hình ảnh, tịnh xá hay tự viện. Tuy 



 174 

nhiên, người Phật tử phải cố gắng tự tu tự chứng và chẳng bao giờ thờ ngẩu 

tượng. 

Thứ Ba Là Hành: Hành là sống và làm phù hợp theo đó. Hành trong Phật giáo 

có nghĩa là thực hành những giáo pháp của Ðức Phật trên căn bản liên tục và 

đều đặn. Tu tập trong Phật giáo cũng có nghĩa là trưởng dưỡng Bồ Ðề bằng cách 

tu tập giới, định, tuệ. Như vậy tu tập trong Phật giáo không chỉ thuần là ngồi 

thiền hay niệm Phật, mà nó bao gồm cả việc tu tập lục ba la mật, thập ba la mật, 

hay ba mươi bảy phẩm trợ đạo, vân vân. Hành hay thực hành hay tu tập theo tôn 

giáo, còn gọi là Hạnh, tức là phần thực hành, hay sự hành trì. Theo Tịnh Ðộ 

Tông, hành là thiết thực xưng niệm danh hiệu Phật A Di Ðà cho đến nhứt tâm và 

cảm ứng đạo giao để được Ðức Phật A Di Ðà tiếp dẫn. Có hai loại hành: Pháp 

hành và Tín hành. 

Thứ Tư Là Quả: Mục đích chính của Mật tông là chuyển hóa tâm trong tu hành 

để đi đến quả vị giác ngộ và giải thoát. Nói cách khác, là công đức tròn đầy của 

bậc quả thượng hay nhân tròn đầy thành bậc chánh giác. Sự hợp nhất của cá thể 

(giác ngộ, Phật quả, hay sự thành thục về tâm linh). Chứng là chính trí vô lậu 

khế hợp với chân lý sở duyên gọi là chứng. Chứng bao hàm đối tượng ngoài tâm 

mà giác quan ta kinh nghiệm được hay nhận ra rõ ràng sự kiện đó như sờ sờ 

trước mắt. Làm cho thấy rõ ràng trước mắt. Hiển nhiên hay sự nhận thức rõ 

ràng. Thực chứng nơi tự thân (lấy chánh trí chứng ngộ chân lý). Chứng còn 

có nghĩa là tâm nghiệm hay kinh nghiệm nơi tự tâm. Lời tuyên bố nổi tiếng của 

Ðức Phật “Sống là khổ”, ta chớ nên coi đó như là một thông điệp chán đời. Nói 

sống là khổ nhằm vào thực trạng; trong cuộc tâm nghiệm, ai trong chúng ta cũng 

đều phải đứng lên từ thực trạng ấy. Và tâm nghiệm là gì nếu không là thực 

nghiệm cái khổ ấy? Ai không khổ không thể nào vượt lên được. Ai có đạo tâm 

đều phải khổ nỗi khổ của thế gian. Ngài Duy Ma Cật nói, Phật bệnh vì tất cả 

chúng sanh bệnh. Khi tật bệnh vây ta tứ phía, nếu là người có đạo tâm, làm sao 

mà ta khỏi bệnh theo? Phật là đấng Ðại Bi nên tâm của Ngài luôn nhịp theo 

chúng sanh, dầu hữu tình hay vô tình. Trong Mật Giáo, chứng là dùng chánh trí 

để chứng thực hiểu biết chân lý (sự chứng ngộ không do trao truyền mà hành giả 

phải tự chứng lấy). Theo Kinh Hoa Nghiêm, chứng là vấn đề ước vọng giác ngộ 

tối thượng cần thiết cho hành giả. Trong Phật giáo, tu hành và chứng ngộ dựa 

vào hành đạo mà chứng lý. Hành là nhân và chứng lý là quả. Hành chứng còn có 

nghĩa là chứng ngộ từ thực hành, hay sự tu tập tôn giáo và kết quả giác ngộ. Một 

khi hành giả chứng quả vị Phật thì năm thức của họ sẽ chuyển thành Thành Sở 

Tác Trí, trí toàn thiện hai công việc tự độ và độ tha. Lúc bấy giờ chính Thành Sở 

Tác Trí có khả năng hoá hiện Tam Thân để giáo hóa và dứt trừ mọi khổ đau 

phiền não và chấm dứt luân hồi sanh tử. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 175 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

Chương Bốn Mươi Mốt 

  

Phật Tỳ Lô Giá Na: Ðức Phật 

Ðặc Biệt Của Phật Giáo Mật Tông 

  

Phật Tỳ Lô Giá Na, tên của Phật Dhyani. Trong các trường phái tại các nước 

Ðông Á, Ðức Ðại Nhật Như Lai thường được xem như là vị “Bổn Phật,” có 

nghĩa là vị Phật luôn ở trạng thái giác ngộ. Ngài tiêu biểu cho “Pháp thân,” và 

người ta nói Ngài đang ngự trên “Hoa Tạng Thế Giới.” Ðại Nhật Như Lai hay 

Quang Minh Biến Chiếu (vị Phật phi lịch sử), một trong năm vị Phật siêu việt 

trong trường phái Ðại Thừa. Bên cạnh Ngài còn một vị Bồ Tát siêu việt tên là 

Phổ Hiền và Cổ Phật Câu Lưu Tôn. Phật Tỳ Lô Giá Na là biểu tượng của cử chỉ 

sáng suốt cao tuyệt, hay tâm thức vũ trụ, tức là Phật trí thức siêu việt, và một 

trong những biểu tượng của Ngài là “Pháp Luân.” Tịnh Ðộ của Ngài là toàn thể 



 176 

vũ trụ. Người ta thường họa Ngài với nước da trắng và tay đang bắt ấn “đại trí.” 

Ngày vía Ðức Phật Lư Già Na là ngày hai mươi bảy trong tháng. 

Mật giáo hay Phật giáo Mật tông, phát triển đặc biệt nơi Chân Ngôn tông, thờ 

Ðức Ðại Nhật Như Lai, Thai Tạng và Kim Cương Giới; đối lại với Hiển giáo. 

Mật giáo gồm các kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối tương quan nội tại 

của thế giới bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ. Phật 

Tỳ Lô Giá Na, tên của Phật Dhyani. Trong các trường phái tại các nước Ðông Á, 

Ðức Ðại Nhật Như Lai thường được xem như là vị “Bổn Phật,” có nghĩa là vị 

Phật luôn ở trạng thái giác ngộ. Ngài tiêu biểu cho “Pháp thân,” và người ta nói 

Ngài đang ngự trên “Hoa Tạng Thế Giới.” Ðại Nhật Như Lai hay Quang Minh 

Biến Chiếu (vị Phật phi lịch sử), một trong năm vị Phật siêu việt trong trường 

phái Ðại Thừa. Bên cạnh Ngài còn một vị Bồ Tát siêu việt tên là Phổ Hiền và Cổ 

Phật Câu Lưu Tôn. Phật Tỳ Lô Giá Na là biểu tượng của cử chỉ sáng suốt cao 

tuyệt, hay tâm thức vũ trụ, tức là Phật trí thức siêu việt, và một trong những biểu 

tượng của Ngài là “Pháp Luân.” Tịnh Ðộ của Ngài là toàn thể vũ trụ. Người ta 

thường họa Ngài với nước da trắng và tay đang bắt ấn “đại trí.” Chữ Tỳ Lô Giá 

Na nghĩa là thuộc về mặt trời hay đến từ mặt trời. Tỳ Lô Giá Na còn được gọi là 

Ðại Nhật Như Lai. Phật Tỳ Lô Giá Na còn được dịch như là “Biến Nhất Thiết 

Xứ” hay Biến Chiếu Vương Như Lai. Mật giáo cho rằng Phật Tỳ Lô Giá Na tiêu 

biểu cho mặt trời hay ánh sáng mặt trời, xua tan bóng tối vô minh. Theo Tông 

Hoa Nghiêm, Phật Tỳ Lô Giá Na là vị Phật chính trong Kinh Hoa Nghiêm, tiêu 

biểu cho Pháp thân của Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni và tất cả chư Phật. Phật Tỳ 

Lô Giá Na là sự biểu thị sự thể hiện của thế giới Tánh Không, của Phật tánh, của 

tánh Bình Ðẳng Vô Ngại. Tỳ Lô Giá Na còn là vị Phật tiêu biểu cho Thụ Dụng 

Pháp thân. Ðại Tỳ Lô Giá Na là danh hiệu Ðức Phật Ðại Nhật theo Phạn văn, có 

vẻ như khác biệt với Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni, nhưng theo Mật giáo, nếu 

nghiệm theo mật nghĩa, thì Thích Ca cũng chính là Ðại Nhật; còn Bồ Tát Phổ 

Hiền, thị giả của Phật Thích Ca thì trở thành Kim Cang Thủ (Vajrapani) thị giả 

của Ðức Ðại Nhật. Và ngay cả Ðức Phật nhập huyền mật kia cũng có hai thân, 

thường được tượng trưng bằng hai vị Phật riêng biệt. Trong Phật giáo, một vị 

Phật lâu đời đến đâu vẫn là một cá thể, bởi vì trí tuệ viên mãn  là sự viên mãn 

của nhân cách, và nhân cách đó là Phật. Sự viên mãn nhân cách được trang 

nghiêm bởi ba mật là Pháp Trí Thân. Phật tính về mặt tĩnh vốn có sẵn đầy đủ 

như nguồn sáng vĩ đại (kim cang giới) và Ðại Nhật của Kim Cang giới. Chúng ta 

vẫn chưa nhận thức rõ ràng là năng lực sinh động tỏa sáng khắp nơi, như hơi ấm 

hay tình thương, bao giờ cũng ấp ủ tất cả chúng sanh hiện hữu trong thế giới thai 

tạng. Do đó, lý pháp thân, được mô tả như là tánh giới, tức là vũ trụ tự thân, phải 

được thắp sáng và đón nguồn sáng của trí tuệ viên mãn. Ðức Phật đã thành tựu 

đến chỗ ‘lục đại vô ngại’ (địa, thủy, hỏa, phong, không, thức), và là Ðức Phật 

Ðại Nhật của Thai Tạng giới. Những danh hiệu kỳ dị như Kim Cang giới và 

Thai Tạng giới chỉ cho đặc tính bất diệt của trí tuệ cá thể, hoặc cũng gọi là cảnh 

giới của quả và căn nguyên bản hữu của mọi loài. Hai hình thái ‘tĩnh’ và ‘động’ 

của Phật hoàn toàn khác nhau. Tĩnh và động dành cho nhân cách của Phật dựa 

trên sự biểu hiện năng lực gia trì của Ngài. Nhìn từ cương vị chứng ngộ trí tuệ 

viên mãn của Ngài, thì Ðức Phật của cảnh giới bản hữu là ‘tĩnh’ và do đó có 

‘định ấn’ trong lúc Ðức Phật của cảnh giới trí tuệ là động do thực chứng lý 



 177 

tưởng và có ‘trí ấn’. Thí dụ có một cá thể tự phát triển và chứng ngộ và tiến xa 

đến chỗ nhập thể vào lý tánh vũ trụ, cá thể đó sẽ là Phật Ðại Nhật của Kim Cang 

giới. Trong điêu khắc, vị đó sẽ được trình bày bằng bàn tay trái nắm lấy ngón trỏ 

của bàn tay phải, dấu hiệu của ‘trí ấn’’. Lại nữa, khi vũ trụ tự nó được rọi sáng 

và tiếp nhận nguồn sáng của trí tuệ, thì người đó sẽ là Ðức Ðại Nhật Như Lai 

của Thai Tạng giới. Trong điêu khắc, được diễn tả bằng ‘định ấn’ về vũ trụ, với 

bàn tay mặt trên bàn tay trái, hai ngón cái giao nhau. Như thế chúng ta có đến 

hai Ðức Phật cùng đồng danh hiệu, giống nhau qua bản chất nhưng khác nhau 

qua biểu hiện. Hai mà không hai (nhị nhi bất nhị). Nói theo Mật giáo, hai nhân 

cách viên mãn cứu cánh phải là một, cùng có chiều rộng và chiều cao như nhau. 

Khi lục đại giao tréo nhau theo không gian, chúng tạo thành vũ trụ, tức là Pháp 

thân của Thai Tạng giới. Khi lục đại được sắp xếp theo chiều dọc (theo thời 

gian), chúng ta có năm uẩn (sắc, thọ, tưởng, hành, thức) tạo thành một cá thể, 

tức Phật thân của Kim Cang giới. 

  

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

  

  

  

  

  

  



 178 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Bốn Mươi Hai 

  

Vị Trí Của Ðức Quán Thế Âm 

Trong Tu Tập Thiền Của Mật Giáo 

  

Quán Thế Âm, người nghe âm thanh cầu khẩn mà đến cứu độ. Ngài là một trong 

bốn vị đại Bồ Tát của Phật giáo Ðại thừa.  Ba vị kia là Bồ Tát Phổ Hiền, Ðịa 

Tạng và Văn Thù. Bồ Tát Quán Thế Âm thị hiện trong những hình thức không 

thể nghĩ bàn hầu đem sự gia hộ đến tới bất cứ nơi nào cần Ngài. Cũng còn được 

gọi là Ðại Bi Quan Thế Âm Bồ Tát. Trong những tranh tượng mới nhất thường 

trình bày Quan Âm với những nét của người nữ. Tại Trung Quốc và Việt Nam, 

Quán Âm được thấy dưới dạng Thiên thủ thiên nhãn. Một vài nơi tại Việt Nam, 

Quán Âm còn được phát họa như một bà mẹ bế con. Tuy nhiên, chúng ta thường 

thấy Bồ Tát Quán Âm đứng trên những đám mây hay cưỡi rồng, hay đứng trên 



 179 

phiến đá, giữa cơn sóng dữ, chờ cứu chúng sanh lâm nạn. Một tay cầm bông sen, 

tay kia cầm nhành liễu hay bình tịnh thủy. Hãy còn rất nhiều truyền thuyết về 

Quán Âm vì mỗi địa phương thường có một truyền thuyết khác về Ngài. Phẩm 

25 trong Kinh Pháp Hoa là phẩm Phổ Môn nói về công hạnh của Ðức Quán Thế 

Âm. Thỉnh thoảng người ta lầm ngài Quán Âm với Phật A Di Ðà hay Phật Di 

Lặc. Avalokitesvara là từ ngữ Bắc Phạn, có nghĩa là “Vị Chủ Nhìn Xuống” 

(nhìn xuống chúng sanh mọi loài). Vị Bồ Tát đứng bên trái của Phật A Di Ðà. 

Ðây là vị Bồ Tát quan trọng nhất trong Phật giáo Ðại Thừa. Ngài là hiện thân 

của từ bi, cùng với trí tuệ là một trong hai tính chất quan trọng của tâm giác ngộ 

của một vị Phật. Tên của Ngài theo nghĩa đen là “Một vị Chủ Nhìn Xuống” ám 

chỉ Ngài  nhìn những khổ đau và phiền não của chúng sanh với lòng từ bi. Hình 

ảnh của Ngài nổi bật trong nhiều kinh điển Ðại Thừa, như kinh Bát Nhã Ba La 

Mật Kinh, Kinh A Di Ðà, trong đó Ngài là một trong những vị Bồ Tát của cõi 

Tịnh Ðộ của Ðức Phật A Di Ðà, kinh Pháp Hoa, có một chương trong đó Ngài là 

nhật vật chính. Trong kinh này, Ngài được diễn tả như là vị cứu khổ chúng sanh 

trong cơn hoạn nạn. Người ta nói chỉ cần tưởng nhớ tên Ngài một cách thành 

khẩn có thể được cứu thoát qua cơn nguy khốn. 

Theo Eitel trong Trung Anh Phật Học Từ Ðiển của Giáo Sư Soothill, chúng sanh 

khổ não mà nhất tâm xưng danh ngài, tức thời ngài quán sát âm thanh của họ 

(tầm thanh) và độ cho họ được giải thoát. Khởi thủy tượng của ngài là tượng 

nam, nhưng bây giờ thì thường là tượng nữ. Nghĩa xác thực của Quán Âm chưa 

được xác định. Quán Âm là bộ Tam Thánh với Phật A Di Ðà, thường đứng bên 

trái của Phật Di Ðà, nhưng có đến ba mươi ba hình thức khác nhau của ngài 

Quán Thế Âm, có thể là một con chim, một tịnh bình, một nhành liễu, một viên 

ngọc ma ni, hay ngàn mắt ngàn tai, vân vân; khi làm người trợ giúp những em 

bé thì ngài bồng trên tay một đứa trẻ. Ðảo Phổ Ðà là trung tâm chính thờ 

phượng Ðức Quán Âm bên Tàu, nơi đó ngài là người bảo hộ những kẻ khổ đau 

hoạn nạn, đặc biệt là những người đi biển. Theo Phật giáo Ðại Thừa Trung 

Quốc, Bồ Tát Quán Thế Âm thường được miêu tả với một ngàn cánh tay, trong 

mỗi cánh tay đều có một con mắt của nó, nhằm chỉ nguyện lực của Ngài là có 

thể hết thấy những kẻ khổ đau trên thế gian và đưa ngàn tay đến cứu vớt lấy họ. 

Theo các nguồn tài liệu Phật giáo khác, Bồ Tát Quán Âm là một trong bốn vị Bồ 

Tát quan trọng nhất của Phật giáo Ðại Thừa. Ngài là Ðại Bi Quán Thế Âm. Ngài 

cũng còn được gọi là Quán Tự Tại Bồ Tát. Ngài là đệ tử và là người nối tiếp 

Ðức Phật A Di Ðà ở Tây Phương Tịnh Ðộ. Trong Kinh Thủ Lăng Nghiêm, 

quyển Sáu, Ðức Phật hỏi ngài Quán Thế Âm về viên thông và ngài Quán Thế 

Âm đã bạch Phật rằng: “Bạch Thế Tôn! Tôi từ căn tai tu tam muội viên chiếu, 

duyên tâm, tự tại, bởi tu để tiếng động vào căn tai, vào rồi mất…, để được tam 

ma địa, thành tựu Bồ Ðề. Bạch Thế Tôn! Ðức Phật kia khen tôi khéo được pháp 

môn viên thông. Trong đại hội của Ngài, tôi được thọ ký là Quán Thế Âm. Bởi 

tôi quán nghe cả mười phương đều viên minh, nên tên Quán Thế Âm khắp cả 

mười phương thế giới. 

Quán Thế Âm là vị Bồ Tát Ðại Bi, người mà Tàu và Việt gọi là Quán Thế Âm. 

Ngài còn được gọi là Ðức Ðại Bi Quán Thế Âm, là vị Bồ Tát của tình thương và 

lòng từ thiện trùm khắp. Ngài là một trong những Bồ tát quan trọng nhứt của 

phái Ðại Thừa. Người tầm thanh cứu khổ. Quán Thế Âm đại diện cho lòng đại 



 180 

từ và sức cảm thông mãnh liệt và vô hạn, nhằm cứu vớt bất kỳ ai cầu xin ngài 

khi hoạn nạn. Tín ngưỡng dân gian còn tôn sùng ngài như người bảo hộ chống 

lại những tai ương hoạn nạn cũng như ban phước cho thiếu nhi. Ngài đóng một 

vai trò trung tâm trong tu tập sùng mộ của tất cả các tông phái Phật giáo. Mặc dù 

nguyên là nam nhân, Quan Âm đã trở thành nhân vật nữ trong trí tưởng tượng 

phổ thông ở Á Châu. Ngài Quán Thế Âm có nhiều danh hiệu như: Quán Âm, 

Quán Tại Tát Ðỏa, Quán Thế Tự Tại, Quán Tự Tại, Quán Thế Âm Mẫu, Bồ Tát 

Thiên Thủ Thiên Nhãn, Quán Âm linh cảm, Hương Vương Quán Âm, Thủy 

Nguyệt Quán Âm (bức tranh Quán Âm đang quán trăng đáy nước, nói lên sự giả 

hợp của chư pháp), và Dương Liễu Quán Âm (một trong 33 vị Quán Âm, vị 

Quán Âm dùng nhành dương liễu làm hình tam muội da (ý nói lấy sự mềm mại, 

nhu thuận mà cứu độ chúng sanh). 

Ðức Quán Thế Âm Bồ Tát có mười hai lời nguyện như sau: Thứ nhất là Nam 

Mô hiệu Viên Thông, danh Tự Tại, Quán Âm Như Lai quảng phát hoằng thệ 

nguyện: Ngài được xưng tặng là “hiểu biết đầy đủ,” “thong dong hoàn toàn.” 

Ngài đem phép tu hành mà khuyến độ khắp cùng chúng sanh. Thứ nhì là Nam 

Mô nhứt niệm tâm vô quái ngại, Quán Âm Như Lai thường cư Nam Hải nguyện: 

Ở trong một niệm tâm được tự tại vô ngại, Ngài thường ở bể phương Nam để 

cứu độ chúng sanh. Thứ ba là Nam Mô Ta Bà U Minh giới Quán Âm Như Lai 

tầm thanh cứu khổ nguyện: Ngài luôn ở cõi Ta Bà và cõi U Minh để cứu độ kẻ 

nào kêu cứu tới Ngài. Thứ tư là Nam Mô hàng tà ma, trừ yêu quái Quan Âm 

Như Lai năng trừ nguy hiểm nguyện: Ngài có khà năng trừ khử loài tà ma yêu 

quái, và đủ sức cứu người gặp nguy hiểm. Thứ năm là Nam Mô thanh tịnh bình 

thùy dương liễu, Quán Âm Như Lai cam lộ sái tâm nguyện: Ngài lấy nhành 

dương liễu dịu dàng nhúng vào nước ngọt mát trong cái bình thanh tịnh để rưới 

tất cả lửa lòng của chúng sanh. Thứ sáu là Nam Mô Ðại Từ Bi năng Hỷ Xả, 

Quán Âm Như Lai thường hành bình đẳng nguyện: Thương xót người đói và sẳn 

lòng tha thứ, Ngài không phân biệt kẻ oán người thân, tất cả Ngài đều coi như 

nhau. Thứ bảy là Nam Mô trú dạ tuần vô tổn hại, Quán Âm Như Lai thệ diệt tam 

đồ nguyện: Ðêm ngày đi khắp đó đây để cứu giúp chúng sanh ra khỏi các sự tổn 

hại, Ngài nguyện cứu vớt chúng sanh ra khỏi ba đường ác địa ngục, ngạ quỷ và 

súc sanh. Thứ tám là Nam Mô vọng Nam nham cầu lễ bái, Quán Âm Như Lai, 

già tỏa giải thoát nguyện: Nếu ai quay về núi hướng Nam mà hết lòng cầu 

nguyện thì dầu có bị gông cùm xiềng xích cũng được thoát khỏi. Thứ chín là 

Nam Mô tạo pháp thuyền du khổ hãi, Quán Âm Như Lai độ tận chúng sanh 

nguyện: Dùng phép tu hành để làm chiếc thuyền, Ngài đi củng khắp trong biển 

khổ để độ hết chúng sanh. Thứ mười là Nam Mô tiền tràng phan, hậu bảo cái, 

Quán Âm Như Lai tiếp dẫn Tây Phương nguyện: Nếu ai cầu nguyện và tu hành 

theo Ngài chỉ dẫn, khi rời bỏ xác thân nầy thì sẽ có phướn dài đi trước, tràng 

lọng quý giá theo sau, để rước về Tây Phương. Thứ mười một là Nam Mô Vô 

Lượng Thọ Phật cảnh giới, Quán Âm Như Lai Di Ðà thọ ký nguyện: Ở cảnh 

giới của Ðức Vô Lượng Thọ, tức Ðức A Di Ðà, Ngài đã được cho biết trước là 

về sau Ngài sẽ thay thế Ðức Phật A Di Ðà ở ngôi vị đó. Thứ mười hai là Nam 

Mô đoan nghiêm thân vô tỷ trại, Quán Âm Như Lai quá tu thập nhị nguyện: 

Ðược thân hình nghiêm trang không ai so sánh được với Ngài, ấy là kết quả của 

sự tu theo mười hai nguyện lớn nầy. 



 181 

Quán Thế Âm, vị “Bồ Tát Nhìn Xuống” chúng ta với lòng bi mẫn, là một trong 

những vị Bồ tát rất quen thuộc trong trường phái Ðại Thừa. Ngài được mọi 

người tôn kính như là sự hiện thân của lòng bi mẫn, thường được mô tả hay họa 

hình với 11 đầu và 1.000 tay, tất cả đều được dùng trong việc phân bố sự cứu trợ 

của ngài. Ngài tháp tùng Ðức Phật A Di Ðà, vị Phật đang ngự trị tại Thiên 

đường Cực Lạc, Tây Phương Tịnh Ðộ. Phật A Di Ðà là một trong nhiều vị Phật 

quan trọng nhất trong các vị Phật khác đang ngự tại nhiều Phật quốc khác nhau 

của Phật giáo Ðại Thừa. Hiện nay, Ngài Quán Thế Âm được thờ phụng ở các 

quốc gia khác nhau trên thế giới. Bồ Tát Quán Thế Âm, một trong những vị Bồ 

tát lớn của trường phái Phật giáo Ðại thừa. Quán Thế Âm tầm thinh cứu khổ, thị 

hiện trong những hình thức không thể nghĩ bàn hầu đem sự gia hộ đến tới bất cứ 

nơi nào cần Ngài. Cũng còn được gọi là Ðại Bi Quan Thế Âm Bồ Tát, một trong 

ba vị Phật và Bồ Tát của Tây Phương Tịnh Ðộ, hai vị kia là Phật A Di Ðà và Bồ 

Tát Ðại Thế Chí. Trong những tác phẩm thần thoại về Phật giáo thì thần thoại về 

Ðức Quán Thế Âm Bồ Tát là độc đáo nhất. Vì pháp thuật thần thông, vì sự ân 

cần và khéo léo tuyệt luân của Ngài “cứu độ tất cả những kẻ đau khổ.” Chữ 

Avalokitesvara là chữ kép của chữ “ishvara” có nghĩa là Thế Tôn và chữ 

Avalokita có nghĩa là người nhủ lòng từ bi, thí dụ như người nhủ lòng từ bi đến 

những kẻ đau khổ trên thế gian này. 

Lúc đầu chúng ta tu tập thiền với một đối tượng và dần dần chuyển đến thiền 

không có đối tượng bên ngoài, mà tâm hướng vào bên trong, tập trung trên hình 

ảnh của Ðức Phật với hình thức của một vị thần Yidam giống như hình ảnh của 

Ðức Quán Thế Âm trong Mật giáo. Chúng ta có thể hình dung hình ảnh ấy trên 

đầu, trước mặt, hay mường tượng chính thân thể của mình là vị thần ấy. Nên 

nhớ mục đích của thiền không phải là để đơn thuần nhìn trừng trừng vào một 

hình ảnh, mà là tập trung vào hình ảnh để tâm mình trở nên tĩnh mịch và ổn 

định. Theo Phật giáo Tây Tạng, Ðức Quán Thế Âm có thể tìm nhiều cách để cứu 

độ, bao gồm cả hình thức của một vị đệ tử, một vị Tăng, một vị trời, hay một vị 

nữ Bồ Tát Ta Ra. Tara là một vị nữ Bồ Tát quan trọng trong Phật giáo Ấn Ðộ và 

Tây Tạng, được sanh ra từ giọt nước mắt thương xót của Bồ Tát Quán Thế Âm, 

và những vị Ðạt Lai Lạt Ma cũng được người ta cho là những kiếp tái sanh của 

ngài Quán Thế Âm. Sự sùng bái ngài Quán Thế Âm đã tạo nên những cảm hứng 

của những tác phẩm nghệ thuật tôn giáo đẹp nhất trong truyền thống Phật giáo Á 

Châu. Vào thế kỷ thứ 10, ở Trung quốc người ta bắt đầu trình bày những bức vẽ 

về ngài Quán Thế Âm có 10 tay. Bốn tay dùng để giữ mặt trời, mặt trăng, quyền 

trượng và đinh ba; sáu cánh tay còn lại được dùng để bắt nhiều ấn pháp khác 

nhau biểu hiện sự bố thí, lòng vô úy và đức hiến dâng. Theo Phật giáo Ðại Thừa 

Trung Quốc, Bồ Tát Quán Thế Âm thường được miêu tả với một ngàn cánh tay, 

trong mỗi cánh tay đều có một con mắt của nó, nhằm chỉ nguyện lực của Ngài là 

có thể hết thấy những kẻ khổ đau trên thế gian và đưa ngàn tay đến cứu vớt lấy 

họ. 

Theo Edward Conze trong Tinh Hoa và Sự Phát Triển của Ðạo Phật, Quán Thế 

Âm là lòng từ bi nhân cách hóa. Kinh văn và ảnh tượng cho phép phân biệt ba 

giai đoạn của sự phát triển của Ngài ở Ấn Ðộ. Trước hết, Ngài là một phần của 

“Tam Vị Nhất Thể” gồm Vô Lượng Thọ, Quán Thế Âm và Ðại Thế Chí. Tam vị 

nhất thể này có nhiều điểm tương đồng với các tôn giáo ở Ba Tư, nghĩa là trong 



 182 

sự thờ phụng Mithra và trong tôn phái Zervan, các tôn giáo ở Ba Tư coi thời 

gian vô hạn là nguyên lý căn bản. Ðược thu nhập vào Phật giáo, Quán Thế Âm 

trở thành vị Bồ Tát vĩ đại đến độ Ngài gần hoàn hảo như một đức Phật. Ngài có 

một quyền lực pháp thuật lớn lao để cứu độ chúng sanh trong mọi khó khăn và 

nguy hiểm. Ở giai đoạn thứ hai, Quán Thế Âm thủ đắc một số chức vụ và tính 

chất vũ trụ. Ngài nắm thế giới trong tay. Ngài vô cùng cao lớn, 810.000 ngàn 

dặm, mỗi lỗ chân lông ngài chứa đựng một thế giới hệ. Ngài là chúa tể và là 

đấng Thế Tôn của thế gian. Từ mắt Ngài phóng ra mặt trời và mặt trăng. Từ 

miệng Ngài phóng ra gió và từ chân Ngài là trái đất. Về tất cả những phương 

diện này, Quán Thế Âm giống như Phạm Thiên. Cuối cùng, ở giai đoạn thứ ba, 

lúc mà những yếu tố pháp thuật trong Phật giáo chiếm hàng đầu, Ngài trở thành 

một pháp sư có nhiều năng lực nhờ những mạn trà và thu nhận nhiều đặc tính 

của Siva. Ðó là Quán Thế Âm Mật Tông. 

Trong những hình tượng ban sơ của Phật giáo vùng Ðông Á, cho đến thời nhà 

Tống Ngài được vẽ như một người nam, nhưng từ thế kỷ thứ 10 thì hình ảnh của 

một người nữ mặc đồ trắng (Bạch Y Quan Âm) đã có ưu thế ở vùng Ðông Á. 

Trong truyền thống “Spyan ras gzigs dbang phyug” ở Tây Tạng, Ngài được xem 

như là một vị thần Giám Hộ xứ sở, một trong những hóa thân của ngài là dòng 

truyền thừa tái sanh Ðạt Lai Lạt Ma. Ngoài ra, ngài còn là một trong tám vị đại 

Bồ Tát trong truyền thống Phật giáo Ðại Thừa, và là vị có hạnh từ bi tích cực 

trong việc cứu độ chúng sanh. Câu thần chú “Úm Ma Ni Bát Di Hồng” có quan 

hệ trực tiếp với Bồ Tát Quán Âm. Trong Phật giáo Tậy Tạng thì Ðức Bồ tát 

Quán Thế Âm được coi như vị Bồ Tát Thế Chủ và Ðức Ðạt Lai Lạt Ma được 

nhìn như là sự hiện thân của Ngài. 

• Trong Phật giáo Tây Tạng, bên cạnh Lục Sắc Quán Thế Âm, Xích Sắc 

Quán Thế Âm và Bạch Sắc Quán Thế Âm, còn có 21 vị Hóa Thân Quán 

Thế Âm hay 21 vị Hóa Thân Ðộ Mẫu. Ðây là hai mươi mốt hình thức chính 

của Ðà La, những hình thức Ðà La phổ cập nhất là Bạch Ðà La, Bích Ðà La 

và Xích Ðà La, mỗi hình thức đều có màu sắc và hình thù khác nhau: 1) 

Cứu Nạn Hỏa Hoạn Quán Thế Âm, 2) Cứu Nạn Ăn Thịt Quán Thế Âm, 3) 

Cứu Nạn Voi Dày Quán Thế Âm, 4) Cứu Nạn Tai ươn Ðất Quán Thế Âm, 

5) Cứu Nạn Ma Quỷ Quán Thế Âm, 6) Cứu Nạn Ðói Quán Thế Âm, 7) Cứu 

Nạn Thủy Tai Quán Thế Âm, 8) Cứu Ðộ Tăng Năng Lực Quán Thế Âm, 9) 

Cứu Ðộ Tăng Hòa Hợp Quán Thế Âm, 10) Cứu Ðộ Tăng Thịnh Vượng 

Quán Thế Âm, 11) Cứu Nạn Sư Tử Quán Thế Âm, 12) Cứu Nạn Hủy Hoại 

Quán Thế Âm, 13) Cứu Nạn Chính Trị Quán Thế Âm, 14) Cứu Nạn Bệnh 

Tật Quán Thế Âm, 15) Nguồn Của 20 vị Hóa Thân Ðộ Mẫu Quán Thế Âm, 

16) Cứu Nạn Rắn Quán Thế Âm, 17) Cứu Nạn Trộm Cướp Quán Thế Âm, 

18) Cứu Nạn Chết Phi Thời Quán Thế Âm, 19) Cứu Nạn Gươm Ðao Quán 

Thế Âm, 20) Cứu Nạn Chiến Tranh Quán Thế Âm, 21) Cứu Nạn Gió Bão 

Quán Thế Âm. 

  

  

•   

• Chương Bốn Mươi Ba 

•   



 183 

• Phổ Hiền Bồ Tát: A Ðề Phật & 

• Hóa Thân Của “Chân Thân Phật” 

•   

• I.    Tổng Quan Về Phổ Hiền Bồ Tát Trong Ðạo Phật: 

Phổ Hiền Bồ Tát hay Bồ Tát Toàn Thiện hay Toàn Phúc, một trong những bồ tát 

chính của trường phái Phật giáo Ðại thừa. Ngài còn là hiện thân của đức trầm 

tĩnh, lòng thương xót và trí huệ sâu xa. Ngài được sùng kính như người bảo hộ 

cho tất cả những ai truyền bá Phật pháp và được coi như là hiện thân của trí 

năng đồng nhất, tức là hiểu được sự đồng nhất giữa cái giống nhau và cái khác 

nhau. Ngài thường cỡi voi trắng sáu ngà (voi tượng trưng cho sức mạnh của trí 

tuệ), xuất hiện cùng lúc với Bồ tát Văn Thù bên cạnh (phải) Phật Thích Ca. Ngài 

cũng còn được gọi là Tam Mạn Bạt Ðà La, tiêu biểu cho “Lý,” ngài cũng là vị 

bảo hộ Kinh Pháp Hoa và những người hành trì kinh nầy; đồng thời ngài cũng 

có liên hệ mật thiết với Kinh Hoa Nghiêm. Ngài ngự tại phía đông vũ trụ. Theo 

kinh Pháp Hoa, Phẩm Phổ Môn (Phổ Hiền Thập Giả Kính), có Phổ Hiền Thập 

Nguyện hay mười hạnh nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền: Nhứt giả lễ kính chư 

Phật:  Lời nguyện đảnh lễ hết thảy chư Phật có nghĩa là đảnh lễ vô số chư Phật 

trong ba đời quá khứ, hiện tại và vị lai. Ðây là niềm tin sâu xa của vị Bồ Tát và 

ngài cảm thấy như lúc nào ngài cũng đang ở trước mặt chư Phật và đảnh lễ bằng 

cả thân, khẩu và ý của ngài. Ngài sẽ đảnh lễ từng Ðức Phật không mệt mỏi cho 

đến khi tận cùng vũ trụ. Nhị giả xưng tán Như Lai: Lời nguyện tán thán chư 

Như Lai có nghĩa là một vị Bồ Tát sẽ luôn luôn tán thán chư Như Lai trong ba 

đời quá khứ, hiện tại và vị lai. Ngài sẽ trình diện trước mặt từng Ðức Như Lai 

với sự hiểu biết thâm sâu và một nhận thức sáng suốt. Bấy giờ cái biển công đức 

của Như Lai sẽ được tán thán bằng giọng điệu nhuần nhuyễn và hùng biện; mỗi 

giọng điệu biểu hiện một tiếng nói vô tận và mỗi tiếng nói phát ra một biển ngôn 

từ trong mọi hình thức có thể có được. Vị Bồ Tát sẽ tiếp tục sự tán thán nầy sẽ 

tiếp tục không ngừng nghỉ cho đến khi thế giới tận cùng mà không cảm thấy mệt 

mỏi. Tam giả quảng tu cúng dường: Lời nguyện quảng tu cúng dường cho chư 

Phật, có nghĩa là một vị Bồ Tát sẽ luôn quảng tu cúng dường đến từng Ðức Phật 

trong vô số Ðức Phật ba đời, quá khứ, hiện tại và vị lai. Sự cúng dường bao gồm 

những thứ hoa, tràng hoa, âm nhạc, lọng, y, áo và tất cả những loại hương liệu, 

dầu thơm và nhiều thứ khác, và cúng dường bằng một số lượng lớn như mây hay 

núi. Vị Bồ Tát sẽ đốt lên mọi thứ dầu với một số lượng sánh như biển trước mỗi 

Ðức Phật trong vô số các Ðức Phật nầy. Nhưng trong tất cả những thứ cúng 

dường mà người ta có thể thực hiện như thế đối với một Ðức Phật thì sự cúng 

dường tốt nhất là cúng dường Pháp, tức là tự mình tu tập theo giáo lý, gây lợi lạc 

cho chúng sanh, chịu khổ đau cho chúng sanh mọi loài, nuôi dưỡng thiện căn, 

thực hiện mọi công việc của một vị Bồ Tát, và đồng thời không xa rời lý tưởng 

chứng ngộ. Cúng dường vật chất không bằng một lượng vô cùng nhỏ của cúng 

dường Pháp, vì hết thảy chư Phật đều được sinh ra do sự cúng dường Pháp, vì 

đây là sự cúng dường thật sự, vì thực hành pháp là thành tựu cao tột mà người ta 

có thể dâng lên một Ðức Phật. Một vị Bồ Tát sẽ thực hiện liên tục những cúng 

dường nầy đối với từng Ðức Phật, không mệt mỏi, không ngừng nghỉ cho đến 

khi tận cùng thế giới. Tứ giả sám hối nghiệp chướng: Lời nguyện sám hối mọi 

tội lỗi mà chính mình đã phạm từ vô thỉ và từ đó loại trừ mọi nghiệp chướng của 



 184 

mình là cần thiết trong tu tập vì mọi tội lỗi đều do bởi tham, sân, si từ thân, 

khẩu, ý của chính mình. Nay thú nhận và sám hối những tội lỗi nầy. Theo Ðức 

Phật, nếu thực sự những tội lỗi nầy là vật chất thì chúng có thể trải đầy khắp đến 

tận cùng bờ mé vũ trụ mà vẫn chưa hết. Bây giờ một vị Bồ Tát sám hối sạch tận 

đáy lòng mà nguyện rằng sẽ không bao giờ tái phạm như thế nữa, vì từ đây ngài 

sẽ luôn an trụ trong giới luật thanh tịnh mà tích tập đủ mọi thứ công đức. Và 

ngài sẽ không bao giờ mệt mỏi với điều nầy cho đến khi nào thế giới cùng 

tận. Ngũ giả tùy hỷ công đức: Về lời nguyện tùy hỷ công đức, có nghĩa là một vị 

Bồ Tát phải luôn thống thiết với mọi chúng sanh về bất cứ mọi điều thiện mà họ 

suy nghĩ, cảm nhận và thực hành. Tất cả chư Phật đều đã trải qua những khó 

khăn vô cùng trước khi các ngài đạt được toàn giác. Từ sự phát khởi đầu tiên về 

ý tưởng chứng ngộ, chư Phật không bao giờ ngần ngại tích tập mọi công đức 

hướng đến sự đạt thành quả vị Phật, các ngài không bao giờ khởi lên một ý nghĩ 

về vị kỷ ngay cả phải hy sinh thân mạng và những gì thuộc về thân mạng ấy. 

Giờ đây một vị Bồ Tát cảm thấy một niềm hỷ lạc thâm thiết đối với những hạnh 

nguyện của chư Phật, không những các ngài chỉ cảm thấy như thế đối với chư 

Phật mà thôi, mà đối với bất cứ hành động công đức nào của chúng sanh, dù 

không quan trọng, các ngài thảy đều hoan hỷ. Với lời nguyện nầy vị Bồ Tát sẽ 

không bao giờ mệt mỏi khi đem chúng ra thực hành cho đến khi thế giới cùng 

tận. Lục giả thỉnh chuyển pháp luân: Lời nguyện thỉnh cầu của một vị Bồ Tát 

đến từng Ðức Phật trong vô số Ðức Phật chuyển bánh xe Pháp, không mệt mỏi, 

không ngừng nghỉ đến tận cùng thế giới. Thất giả thỉnh Phật trụ thế: Lời nguyện 

của một vị Bồ Tát đến từng Ðức Phật trong vô số các Ðức Phật đừng nhập Niết 

Bàn. Ngài sẽ thỉnh cầu điều nầy ngay cả với các vị Bồ Tát, A La Hán, Thanh 

Văn hay Bích Chi, vì ngài muốn chư vị thượng đẳng nầy tiếp tục sống đời và 

tiếp tục gây lợi lạc cho tất cả chúng sanh. Ngài sẽ tiếp tục thỉnh cầu không mệt 

mỏi cho đến tận cùng thế giới. Bát giả thường tùy học Phật: Vị Bồ Tát nguyện 

học hỏi từ một đời của một Ðức Phật ở trong cõi Ta Bà nầy ngay chính lúc ngài 

phát khởi ý tưởng về giác ngộ, đã sẵn lòng không bao giờ ngưng việc thực hành, 

dù cho phải hy sinh thân mạng của chính mình vì việc phổ độ chúng sanh. Thái 

độ cung kính đối với pháp đã thể hiện qua cách như lấy da mình làm giấy, lấy 

xương mình làm bút, lấy máu mình làm mực mà chép nên kinh điển Phật chất 

cao bằng núi Tu Di, ngay cả đến thân mạng mà các ngài cũng không màng, 

huống là cung vàng điện ngọc, vườn cây, làng mạc và các thứ bên ngoài. Do tu 

tập mọi hình thức nhẫn nhục, cuối cùng ngài đạt được giác ngộ tối thượng dưới 

cội Bồ Ðề. Sau đó ngài thể hiện mọi loại thần thông hay khả năng tâm linh, mọi 

loại biến hóa, mọi khía cạnh của Phật thân, và đôi khi đặt mình trong Bồ Tát, 

Thanh Văn, Bích Chi; đôi khi trong hàng Sát Ðế Lợi, Bà La Môn, gia chủ, cư sĩ; 

đôi khi trong hàng Thiên, Long, và phi nhân. Hễ chỗ nào ngài xuất hiện, ngài 

đều thuyết giảng hết sức biện tài bằng một giọng nói như sấm để đưa tất cả 

chúng sanh đến chỗ thành thục theo sự ước muốn của họ. Cuối cùng ngài tự tỏ 

ra là nhập Niết Bàn. Tất cả các giai đoạn nầy của cuộc sống của một Ðức Phật, 

vị Bồ Tát quyết phải học tập như là những mẫu mực cho chính cuộc đời mình. 

Vị Bồ Tát phải luôn thường tùy học Phật, không mệt mỏi, cho đến khi tận cùng 

thế giới. Cửu giả hàm thuận chúng sanh: Trong vũ trụ nầy, đời sống thể hiện ra 

trong vô số hình thức, người nầy khác với người kia trong cách sinh ra, hình 



 185 

tướng, thọ mạng, xưng danh, khuynh hướng tâm linh, trí tuệ, ước vọng, xu 

hướng, cách cư xử, y phục, thức ăn, đời sống xã hội, thể cách cư trú, vân vân. 

Tuy người ta khác nhau như thế, vị Bồ Tát vẫn nguyện sống phù hợp với từng 

chúng sanh để giúp đở họ, để chăm lo đến các nhu cầu của họ, cung kính họ như 

cha mẹ mình, hay như chư A La hán, chư Như Lai mà không phân biệt ai là ai 

trong sự kính trọng nầy. Nếu họ bị bệnh, ngài sẽ là một thầy thuốc đối với họ. 

Nếu họ đi lạc đường, ngài sẽ chỉ cho họ con đường đúng. Nếu họ bị rơi vào cảnh 

nghèo khó, ngài sẽ cấp cho họ một kho tàng. Ngài cứ như thế mà cung cấp lợi 

lạc cho chúng sanh, tùy theo các nhu cầu của họ, vì vị Bồ Tát tin rằng bằng cách 

phục vụ tất cả chúng sanh, ngài phục vụ tất cả chư Phật; bằng cách cung kính tất 

cả chúng sanh, làm cho họ hoan hỷ, ngài đã cung kính và làm cho chư Phật hoan 

hỷ. Một trái tim đại từ bi là bản thể của Như Lai, chính do bởi các chúng sanh 

mà trái tim từ bi nầy phát khởi, và do bởi trái tim từ bi nầy mà ý tưởng về sự 

chứng ngộ được phát khởi, và do bởi sự phát khởi nầy mà sự chứng ngộ tối 

thượng được đạt thành. Vị Bồ Tát nguyện sẽ hàm thuận chúng sanh, không mệt 

mỏi, cho đến khi tận cùng thế giới. Thập giả phổ giai hồi hướng: Bất cứ công 

đức nào mà vị Bồ Tát thu thập được bằng cách chân thành đảnh lễ chư Phật và 

bằng cách thực hành mọi thứ công hạnh trên, các công hạnh nầy sẽ được chuyển 

giáo cho lợi lạc của hết thảy chúng sanh đầy khắp trong vũ trụ nầy. Ngài sẽ hồi 

hướng tất cả mọi công đức của ngài như thế vào việc làm cho chúng sanh cảm 

thấy an ổn, không bị bệnh tật, tránh xa các hành động xấu ác, thực hành mọi 

hành động tốt, sao cho nếu có sự ác nào thì đều bị ngăn chận và con đường đúng 

dẫn đến Niết Bàn được mở ra cho Trời và người. Nếu có chúng sanh nào đang 

chịu khổ vì các kết quả của ác nghiệp mà họ đã phạm trong quá khứ thì vị Bồ 

Tát sẽ sẵn sàng hy sinh gánh lấy mọi đau thương cho họ để họ được giải thoát 

khỏi nghiệp và cuối cùng làm cho họ thể chứng sự giác ngộ tối thượng. Vị Bồ 

Tát nguyện sẽ hồi hướng mọi công đức nầy cho kẻ khác, không mệt mỏi cho đến 

tận cùng thế giới. Phổ Hiền là một hình ảnh quan trọng trong Phật giáo Ðại 

Thừa, một vị Bồ Tát trong các kinh điển Ðại Thừa, người nói ngài là vị Bồ tát 

bảo vệ những ai hoằng trì Phật pháp, và người ta thường vẽ ngài cùng với Ðức 

Ðại Nhật Như Lai. Về Tiếu Tượng Học thì ngài thường được vẽ cỡi voi trắng có 

sáu ngà, và tay ngài thường cầm một bông sen, một viên ngọc bảo châu mani 

(ngọc ước toại nguyện), và một cuộn giấy. 

•   

• II.   Nguyện Phổ Hiền Theo Truyền Thống Phật Giáo Mật Tông:  

• Hình Ảnh Bồ Tát Phổ Hiền Theo Truyền Thống Phật Giáo Mật 

Tông: Trong Kim Cang Thừa, người ta thường coi ngài như một vị “A Ðề 

Phật” và hóa thân của “Chân Thân Phật.” Trong những bức họa Mật giáo, 

ngài có nước da xanh đậm (dấu hiệu của tánh không) và thường được họa 

trong tư thế ôm vị phối ngẫu Phổ Hiền Nữ (Samantabhadri). Trong Phật 

giáo, Bồ Tát Phổ Hiền là hiện thân của đức trầm tĩnh, lòng xót thương và trí 

huệ sâu xa. Ngài thường được vẽ cưỡi trên lưng một con voi trắng (biểu thị 

đức tính trầm tĩnh và trí tuệ) ngồi hầu bên tay phải của Ðức Phật; trong khi 

ngài Văn Thù Bồ Tát, một tay cầm kiếm kim cang đoạn diệt mê hoặc, ngồi 

trên lưng sư tử ở phía tay trái của Ðức Phật. Văn Thù biểu thị sự giác ngộ 

tức là hốt nhiên mà nhận ra nhất thể của tất cả cuộc tồn sinh và năng lực 



 186 

phát sanh từ đó mà sức mạnh của sư tử là biểu tượng. Khi tri kiến nhờ có 

ngộ mà thành tựu được xử dụng làm lợi ích cho loài người, tâm xót thương 

của Phổ Hiền tự hiện thân. Do đó, các Bồ Tát Phổ Hiền và Văn Thù, mỗi 

người một bên tay của Ðức Phật, biểu thị cái “Một” hay tính bình đẳng và 

cái nhiều. 

• Nguyện Phổ Hiền Theo Truyền Thống Phật Giáo Mật Tông: Vận dụng 

toàn lực hướng về giới hạnh, khấu đầu trước hóa thân tâm linh của 

chư Thế Tôn, thị hiện vô số thân, nhiều như các cực vi trong vũ trụ, đệ 

tử xin hoàn toàn đảnh lễ trước tất cả chư Thế Tôn, trong một cực vi 

là vô lượng chư Phật, nhiều bằng cực vi, chung quanh mỗi vị là chư đệ 

tử (Bồ Tát). Ðệ tử quán pháp giới vô tận cũng là như vậy, không ngoại lệ, 

tràn ngập chư Thế Tôn. Với biển âm thanh tán thán chư Phật, và biển vô tận 

lời chữ nhiệm mầu, đệ tử tuyên dương tất cả mọi công đức của 

chư Thế Tôn, và tán thán chư Phật hiện Niết Bàn. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 187 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

• Chương Bốn Mươi Bốn 

  

Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát: 

Biểu Tượng Cho Trí Huệ Phật 

  

Văn thù sư Lợi, tên của một trong những vị Bồ Tát nổi tiếng của Phật giáo Bắc 

tông (Ðại Thừa), ngài thường đứng bên trái của Phật Thích Ca và là nhân cách 

hóa cho trí huệ Phật. Người cao quí và dịu hiền. Bồ Tát của trí năng trong Phật 

giáo Ðại thừa, người chiến thắng bóng tối của sự ngu dốt. Thỉnh thoảng người ta 

cũng nhắc đến ngài như một vị Bồ Tát có giọng nói êm dịu. Ngài quan hệ chặt 

chẽ với những kinh nói về “Trí Tuệ Ba La Mật,” và thường là người đối thoại 

hoặc hỏi Ðức Phật về trí tuệ ba la mật. Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi cũng phổ thông 

như Bồ Tát Quán Thế Âm. Một số lớn kinh điển được trước tác để ca ngợi Ngài. 

Văn Thù Sư Lợi là một biểu tượng cho trí tuệ của người tu Phật. Trong Kinh 

Liên Hoa diễn tả Ngài nhảy vọt lên từ trong đại dương. Chữ Manju có nghĩa là 

đẹp, chữ Sri có nghĩa là gia tài, đức hạnh hay chúa. Nguyên chữ Manjusri có 

nghĩa là “đức hạnh tuyệt vời.” Văn Thù một tay cầm kiếm Kim Cương đoạn diệt 

mê hoặc, ngồi trên lưng sư tử. Ðại Trí Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát được xem như là 

vị Bồ Tát bảo hộ trí tuệ, và thường được đặt bên trái Phật Thích Ca, trong khi 

Phổ Hiền bên phải được coi như là vị Hộ Pháp. Ngài là vị Bồ Tát đã thành Phật 

từ thời xa xưa với tôn hiệu Tôn Chủng Long Vương Phật. Nhưng sau khi thành 

Phật, ngài vẫn thị hiện làm Bồ Tát để giáo hóa chúng sanh, và giúp đở Ðức Phật 

Thích Ca Mâu Ni hoằng trì chánh pháp. Văn Thù cũng biểu thị sự giác ngộ tức 

sự hốt nhiên nhận ra nhất thể của tất cả cuộc tồn sinh và năng lực phát sinh từ 

đó, mà sức mạnh của sư tử là biểu tượng. Một số các vị Thầy trong Phật giáo 

Tây Tạng được xem như là hiện thân của ngài Văn Thù Sư Lợi, như Tông 

Khách Ba chẳng hạn. Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát được xem như là một biểu tượng 

cho trí tuệ của người tu Phật. Trong Kinh Liên Hoa diễn tả Ngài nhảy vọt lên từ 

trong đại dương. Chữ Manju có nghĩa là đẹp, chữ Sri có nghĩa là gia tài, đức 

hạnh hay chúa. Nguyên chữ Manjusri có nghĩa là “đức hạnh tuyệt vời.” Văn Thù 

một tay cầm kiếm Kim Cương đoạn diệt mê hoặc, ngồi trên lưng sư tử. Văn Thù 

được xem như là vị bảo hộ trí tuệ, và thường được đặt bên trái Phật Thích Ca, 

trong khi Phổ Hiền bên phải được coi như là vị Hộ Pháp. Văn Thù cũng biểu thị 

sự giác ngộ tức sự hốt nhiên nhận ra nhất thể của tất cả cuộc tồn sinh và năng 

lực phát sinh từ đó, mà sức mạnh của sư tử là biểu tượng. Có sáu định nghĩa 

khác nhau về Ngài Văn Thù Sư Lợi như sau: Diệu Thủ, Phổ Thủ, Nhu Thủ, 



 188 

Kính Thủ, và Diệu Cát Tường. Trong Phật giáo có kinh Văn Thù Sư Lợi Vấn 

Kinh. Kinh ghi lại những giới luật tu hành cho một vị Bồ Tát. Cũng được gọi là 

“Văn Thù Vấn Kinh” vì Bồ Tát Văn Thù, một bậc Bồ Tát trí tuệ, đã hỏi Phật về 

những giới luật cho một Bồ Tát tu hành thành Phật. Kinh được Ngài Tăng Già 

Bà La dịch sang Hán tự. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

• Chương Bốn Mươi Lăm 

  

Tam Thân Luận Theo Quan Ðiểm 

Mật Giáo: Chết-Thân Trung Hữu-Tái Sanh 

  

(A) Tổng Quan Về Bánh Xe 

Của Sự Hiện Hữu 

  

Hữu Luân hay bánh xe của sự hiện hữu. “Bhava-cakra”, or “Bhava-cakka”, từ 

ngữ Bắc Phạn hay Nam Phạn, có nghĩa là “Bánh Xe của sự Hiện Hữu.” Bức 

tranh tiêu tiêu biểu cho vòng sanh, tử và tái sanh với sáu nẻo mà chúng sanh có 

thể sanh vào: thiên, nhơn, a tu la, súc sanh, ngạ quỷ và địa ngục. Trong kinh 

điển Tây Tạng về chủ đề này, Diêm vương, thần chết, thường được trình bày với 

răng nanh quặp trên bánh xe chia làm sáu phần. Diêm vương tiêu biểu cho thực 

chất hiện hữu của cái chết, là cứu cánh không tránh khỏi của mọi chúng sanh 

trong vòng luân hồi. Ngay giữa bánh xe, người ta thường tìm thấy những con 

thú đại biểu cho những dẫn lực khiến chúng sanh phải lăn trôi mãi trong luân 



 189 

hồi: 1) heo, tiêu biểu cho sự ngu si; 2) gà, tiêu biểu cho lòng tham; 3) rắn, tiêu 

biểu lòng thù hận. Bên ngoài của bánh xe thường có 12 mắc xích của vòng thập 

nhị nhơn duyên. Hữu (có: đời sống). Sự có mặt, sự sinh tồn của các hiện tượng 

về cả vật chất lẫn tinh thần. Ðôi khi được dịch như là “Pháp.” Lúc khác thì 

người ta dịch là “Tướng.” Tất cả những tồn tại trong tam giới (dục giới, sắc giới 

và vô sắc giới). Mắc xích thứ mười trong thập nhị nhân duyên. Theo Ðại thừa, 

hữu đối không. Hữu là bất cứ thứ gì trong cõi hữu hình hay vô hình. Ở đây có 

nghĩa là sự sống chết nối tiếp, hay sự bắt đầu và chấm dứt. Theo Thanh Tịnh 

Ðạo, có hai loại Hữu: nghiệp hữu và sinh hữu. Lại có ba loại hữu khác. Ðó là 

tướng trì hữu, giả danh hữu (mọi vật hiện hữu nhờ sự phối hợp của các vật khác 

và chỉ là gọi tên theo lối kinh nghiệm như bốn thứ sắc, thinh, hương, vị, xúc, 

nhân duyên hòa hợp với nhau để thành một cái gì đó trong một thời gian hữu 

hạn rồi tan hoại, chẳng hạn như sữa bò, kỳ thật là do bốn thứ ấy duyên hợp mà 

thành, chứ không bao giờ có cái tự thể của sữa), và pháp hữu (tà kiến Tiểu Thừa 

cho rằng vạn hữu, hay những yếu tố tạo thành vạn hữu là có thật).  

Theo Tương Ưng Bộ Kinh, Phẩm Tầm Cầu, có ba loại hữu. Ðó là dục hữu (hiện 

hữu dục giới), sắc hữu (hiện hữu sắc giới), và cô sắc hữu (hiện hữu hay quả báo 

thực tại của vô sắc giới). Bên cạnh đó, còn có ba loại hữu khác. Ðó là bổn hữu 

(hiện hữu, tức thân tâm đời nầy), trung hữu (thân tam sau khi chết), và đương 

hữu (thân tâm đời sau). Theo Duy Thức Tông, vạn hữu sinh khởi do tâm, và chỉ 

có tâm mà thôi. Nhứt là trong học thức “Duy Thức,” cái mà chúng ta gọi là hiện 

hữu nó tiến hành từ thức mà ra. Theo Duy Thức Tông, mọi vật hiện hữu được 

xếp tùy theo bản tánh của nó vào ba loại. Thứ nhất là “Vọng Hữu Tánh”, còn 

được gọi là “Biến Kế Sở Chấp Tánh.” Những hiện hữu không thật vốn đồng thời 

không có một bản thể, như ma quỷ chỉ hiện hữu trong sự tưởng tượng của con 

người chứ không có trong thực tại. Thứ nhì là “Giả Hữu Tánh”, còn được gọi là 

“Y Tha Khởi Tánh.” Những hữu thể giả tạm hay nhất thời không có tánh thường 

tại, như căn nhà được dựng bằng gỗ, gạch, ngói, vân vân. Nó chỉ hiện hữu bằng 

một tràng tổng hợp những nhân duyên và không tự hữu. Nó không có thực tại 

thường tồn. Thứ ba là “Chân Hữu Tánh”, còn được gọi là “Viên Thành Thật 

Tánh.” Những hữu thể chân thật, nghĩa là phi hữu trong ý nghĩa cao nhất của 

danh từ nầy, xa lìa tất cả tướng không thật và giả tạm hay vô tướng. Sự thực, cái 

nầy không phải là phi hữu mà là hiện hữu siêu việt. Tánh nầy còn được gọi là 

“Bản Thể của tất cả” và chỉ có những người có trí tuệ siêu việt mới thấu hiểu nó 

được. Tánh nầy tiêu biểu những gì còn sót lại sau khi hai tánh trước đã bị loại 

bỏ. Chính tiến trình tái sanh là hữu thì gọi là sanh hữu. Tái sanh là hữu vì nó 

hiện hữu. Sanh hữu nói vắn tắt là các uẩn do nghiệp sanh. Sanh hữu gồm chín 

loại. Thứ nhất là dục hữu, tức loại hữu có dục vọng; thứ nhì là sắc hữu, tức loại 

hữu có sắc; thứ ba là vô sắc hữu, tức loại hữu vô sắc; thứ tư là tưởng hữu, tức là 

loại hữu có tưởng; thứ năm là vô tưởng hữu, tức là loại hữu không có tưởng; thứ 

sáu là phi tưởng phi phi tưởng hữu, tức là loại hữu không có tưởng mà cũng 

không có không tưởng; thứ bảy là hữu nhất uẩn, tức là loại hữu có một uẩn; thứ 

tám là hữu tứ uẩn, tức là loại hữu có bốn uẩn; thứ chín là hữu ngũ uẩn, tức là 

loại hữu có năm uẩn. 

Chính tiến trình nghiệp là hữu, thì gọi là nghiệp hữu. Nghiệp cần được hiểu là 

hữu vì nó đem lại hữu hay sự tái sanh. Trước hết, nghiệp hữu nói vắn tắt là hành 



 190 

và các pháp tham dục, vân vân, tương ưng với hành cũng được xem là nghiệp. 

Nghiệp hữu bao gồm phước hành, phi phước hành, bất động hành, ở bình diện 

nhỏ (hữu hạn) hay bình diện lớn (đại hành). Tất cả những nghiệp đưa đến sự tái 

sanh đều là nghiệp hữu. Nghiệp hữu là năng lực phát xuất từ kiếp hiện tại, tạo 

điều kiện cho kiếp sống tương lai theo dòng bất tận. Trong tiến trình nầy không 

có gì di chuyển hay được đưa đi từ kiếp nầy sang kiếp khác. Ðó chỉ là sự chuyển 

động liên tục, không gián đoạn. Chúng sanh chết ở đây và tái sanh ở nơi khác 

không phải cùng người ấy, cũng không phải là một người hoàn toàn khác. Sát na 

của tâm cuối cùng về kiếp trước, kế tiếp hiện tại. Do sự diệt của sát na tâm tử 

nầy hay do sát na tâm tử nầy tạo điều kiện mà sát na tâm đầu tiên của kiếp hiện 

tại thường được gọi là “Kiếp Sanh Thức” (Patisandhi-vinnana) khởi sanh. 

Tương tự như vậy, sát na tâm cuối cùng của kiếp hiện tại tạo điều kiện hay làm 

duyên cho sát na tâm đầu tiên trong kiếp kế tiếp. Cứ như thế mà tâm cứ sanh rồi 

diệt, nhường chỗ cho tâm mới sanh. Như vậy dòng tâm thức sanh diệt liên tục 

nầy cứ trôi chảy cho đến khi sự sống dừng hẳn. Sự sống, nói cách khác, chính là 

tâm thức, ước muốn sống, muốn được tiếp tục tồn tại. 

Cuộc đời hay sự hiện hữu, theo đạo Phật là biển khổ. Cái khổ thống trị mọi kiếp 

sống. Nó chính là vấn đề căn bản của cuộc sống. Thế gian đầy khổ đau và phiền 

não, không ai thoát khỏi sự trói buộc của nỗi bất hạnh nầy, và đây là một sự thật 

chung mà không một người sáng suốt nào có thể phủ nhận. Tuy nhiên, việc nhìn 

nhận sự kiện phổ quát nầy không có nghĩa là phủ nhận hoàn toàn mọi lạc thú 

hay hạnh phúc ở đời. Ðức phật, bậc thuyết Khổ, chưa bao giờ phủ nhận hạnh 

phúc cuộc sống khi Ngài đề cập đến tính chất phổ quát của Khổ. Cơ cấu tâm-vật 

lý của sự hiện hữu nầy chịu sự thay đổi không ngừng, nó tạo ra các tiến trình 

tâm-vật lý mới trong từng sát na và như vậy bảo tồn được tiềm năng cho các tiến 

trình cơ cấu trong tương lai, không để lại khe hở nào giữa một sát na với sát na 

kế. Chúng ta sống và chết trong từng sát na của đời mình. Cuộc sống chẳng qua 

chỉ là sự trở thành và hoại diệt, một sự sanh và diệt (udaya-vaya) liên tục, tựa 

như những lượn sóng trên đại dương vậy. Tiến trình tâm-vật lý của sự hiện hữu 

biến đổi liên tục nầy rõ ràng đã cho chúng ta thấy, cuộc sống nầy không dừng lại 

vào lúc chết mà sẽ tiếp tục mãi mãi. Chính dòng tâm năng động mà chúng ta 

thường gọi là ý chí, khát ái, ước muốn hay tham ái đã tạo thành nghiệp lực. 

Nghiệp lực mạnh mẽ nầy, ý chí muốn sinh tồn nầy, đã duy trì cuộc sống. Theo 

Phật giáo, không chỉ có cuộc sống con người mà cả thế gian hữu tình nầy đều bị 

lôi kéo bởi sức mạnh vĩ đại nầy, đó là tâm và các tâm sở, thiện hoặc bất thiện 

của nó. Sự hiện hữu hay kiếp sống hiện tại do Ái và Thủ (Tanha-Upadana) của 

kiếp quá khứ tạo thành. Ái và Thủ những hành động có chủ ý trong kiếp hiện tại 

sẽ tạo thành sự tái sanh trong tương lai. Theo Phật giáo thì chính hành nghiệp 

nầy đã phân loại chúng sanh thành cao thượng và thấp hèn. Các chúng sanh là 

kẻ thừa tự của nghiệp, là chủ nhân của nghiệp. Nghiệp là thai tạng, nghiệp là 

quyến thuộc, là điểm tựa, nghiệp phân chia các loài hữu tình; nghĩa là có liệt có 

ưu (Dhammapada 135). Theo sinh học hiện đại, sự hiện hữu hay đời sống mới 

của con người bắt đầu ngay trong khoảnh khắc kỳ diệu. Khi một tế bào tinh 

trùng của người cha kết hợp với tế bào hay noãn bào của người mẹ. Ðây là 

khoảnh khắc tái sanh. Khoa học chỉ đề cập đến hai yếu tố vật lý thông thường. 

Tuy nhiên, Phật giáo nói đến yếu thố thứ ba được xem là thuần túy tinh thần. 



 191 

Theo Kinh Mahatanhasamkhaya trong Trung Bộ Kinh, do sự kết hợp của 3 yếu 

tố mà sự thụ thai xãy ra. Nếu người mẹ và cha giao hợp với nhau, nhưng không 

đúng thời kỳ thụ thai của ngươì mẹ, và chúng sanh sẽ tái sanh không hiện diện, 

thì một mầm sống không được gieo vào, nghĩa là bào thai không thành hình. 

Nếu cha mẹ giao hợp đúng thời kỳ thụ thai của người mẹ, nhưng không có sự 

hiện diện của chúng sanh sẽ tái sanh, lúc đó cũng không có sự thụ thai. Nếu cha 

mẹ giao hợp với nhau đúng thời kỳ thụ thai của người mẹ và có sự hiện diện của 

chúng sanh sẽ tái sanh, lúc ấy mầm sống đã được gieo vào bào thai thành hình. 

Yếu tố thứ ba chỉ là một thuật ngữ cho thức tái sanh. Cũng cần phải hiểu rằng 

thức tái sanh nầy không phải là một “tự ngã” hay “linh hồn” hoặc một thực thể 

cảm thọ quả báo tốt xấu của nghiệp thiện ác. Thức cũng phát sanh do các duyên. 

Ngoài duyên không thể có thức sanh khởi. 

  

  

  

  

  

(B) Tam Thân Luận Theo Quan Ðiểm 

Mật Giáo: Chết-Thân Trung Hữu-Tái Sanh 

  

(B-1) Luận Về Sự Chết 

  

I.    Tổng Quan Về Sự Chết: 

Cái chết sẽ đến với mọi người một cách tự nhiên. Tuy nhiên, hầu hết mọi người 

đều cảm thấy lo sợ suy tư về cái chết. Người ta sợ rằng nếu họ nói về tử thần thì 

tử thần sẽ đến gần với họ hơn. Ðó là một ý tưởng sai lầm. Kỳ thật bản chất thật 

của kiếp sống là vô thường và cái chết không miễn trừ một ai. Theo quy luật tự 

nhiên, chết là một trong bốn tiến trình của luật vô thường, và không thể tránh 

khỏi, thì khi nghĩ tưởng hay chiêm nghiệm về sự chết sẽ khiến cho đời sống của 

chúng ta có ý nghĩa tốt hơn. Một khi chúng ta có khả năng chiêm nghiệm về sự 

chết là cái mà chúng ta không thể nào tránh khỏi thì tất cả những thứ nhỏ nhặt 

trong đời sống hằng ngày bỗng trở nên vô nghĩa so với đoạn đường còn lại của 

kiếp sống mà chúng ta đang đi. Chính Ðức Phật đã từng dạy: “Không có ý thức 

nào cao hơn việc ý thức được tính cách vô thường của kiếp sống. Vì ý thức được 

như vậy sẽ giúp chúng ta hiểu rõ rằng lúc mệnh chung, dòng tâm thức và những 

dấu ấn nghiệp lực mà chúng ta đã gieo tạo sẽ đưa chúng ta đi đến những kiếp 

sống mới. Hiểu như vậy sẽ giúp chúng ta hiểu rằng nếu trong kiếp sống này 

chúng ta có những hành động gây tổn hại cho người khác với động cơ xấu thì 

những dấu ấn đen tối của những hành động đó sẽ đeo bám theo dòng chảy tâm 

thức của chúng ta. Phật tử thuần thành nên luôn nhớ rằng cái chết chắc chắn là 

càng lúc càng đến gần với tất cả mọi người, dù bậc vua quan hay dân giả, dù 

giàu hay nghèo, dù sang hay hèn, vân vân. Chúng ta ai rồi cũng sẽ chết chứ 

không ai sống mãi được với định luật vô thường. Không có nơi nào cho chúng ta 

đến để tránh được cái chết. Tuổi thọ của chúng ta không thể kéo dài được và 

mỗi lúc qua đi là mạng sống chúng ta càng ngắn lại. Khi tử thần đến chúng ta 



 192 

không thể nào kỳ kèo bớt một thêm hai để chúng ta có thời giờ chuyển hóa tâm 

thức của mình đâu. 

Hơn nữa, trong Phật giáo, Marana có nghĩa là sự kế tục không ngừng của các 

hiện tượng thể chất và tâm thần lần lượt nẩy sinh và chết đi. Chết chỉ là sự hao 

mòn sinh lý của cơ thể. Chết chỉ là sự xa lìa giữa Tâm và Thân. Chết là sự lìa bỏ 

thân xác. Ðây là mắc xích cuối cùng của mười hai nhân duyên. Theo Phật giáo, 

Chết là lúc A-Lại-Da thức lìa thân, chớ không phải là lúc mà tim ngừng đập hay 

óc ngưng làm việc. Chết là sự tan rã cả thể xác và tinh thần. Quá trình tách lìa có 

thể xảy ra nhiều giờ, nhiều ngày, như cái chết tự nhiên do già bệnh; hoặc xảy ra 

đột ngột do tử nạn. Nhưng ở cả hai trường hợp, cái chết đều có những bước tiến 

nhứt định. Thân xác không phải đột ngột mất ngay khả năng duy trì tâm thức, 

mà nó mất từ từ, mỗi đại như đất, nước, lửa, gió... tuần tự mất khả năng nâng đỡ 

thân xác. Phật tử tin tưởng rằng dù thân xác chết đi nhưng tâm thức vẫn tiếp tục 

cuộc hành trình của nó, do đó mà có tái sanh. Theo những quan niệm của các tôn 

giáo khác ở Trung Hoa, chết là sự tan rã giữa phần thân thể và các phần khác 

của nó, các cơ quan nhận thức được gạt bỏ. Những cơ quan này rời bỏ hình hài 

và kiến thức. Lúc ấy người ta trở thành đồng nhất với cái đại đồng. Trong Kinh 

Pháp Cú, Ðức Phật dạy: “Chẳng phải bay lên không trung, chẳng phải lặn xuống 

đáy bể, chẳng phải chui vào hang sâu núi thẳm, dù tìm khắp thế gian nầy, chẳng 

rõ nơi nào trốn khỏi tử thần (128). Người đắm yêu con cái và súc vật thì tâm 

thường mê hoặc, nên bị tử thần bắt đi như xóm làng đang say ngủ bị cơn nước lũ 

lôi cuốn mà không hay (287). Một khi tử thần đã đến, chẳng có thân thuộc nào 

có thể thế thay, dù cha con thân thích chẳng làm sao cứu hộ (288).” 

  

II.   Sự Chết Là Chắc Chắn và Tự Nhiên: 

Theo truyện nàng Kisa Gotami trong Kinh A Hàm, Ðức Phật đã dạy rằng “Sự 

Chết Là Chắc Chắn và Tự Nhiên”. Truyện kể: “Con trai của Kisa Gotami chết. 

Nàng yêu con tha thiết nên nàng không thể chấp nhận cái chết ấy, nên nàng 

mang thi hài của con, nàng đi hết nhà này tới nhà kia mong tìm thuốc chữa. Dĩ 

nhiên không ai giúp nàng được. Cuối cùng nàng đến hầu đức Phật. Ðức Phật 

dạy: ‘Nếu cô có thể đem cho ta một hạt cải, ta sẽ giúp cô. Tuy nhiên, hạt cải ấy 

phải xuất phát từ ngôi nhà trong đó không có người nào chết cả.’ Kisa Gotami đi 

đến mọi nhà trong thành phố. Khắp nơi mọi người đều thương xót nàng và tặng 

nàng hạt cải. Nhưng khi nàng hỏi: ‘Có ai trong gia đình ông bà chết không?’ 

Câu trả lời luôn giống nhau: ‘Có!’ Ðôi khi đó là cha mẹ, anh em đã chết, hay các 

gia đình khác, đó là đứa con như con nàng. Nàng rất buồn và trở về gặp đức 

Phật với tay không. Ðức Phật bảo nàng suy nghĩ kỹ về những chuyện mà mọi 

người đã nói với nàng. Dần dần nàng nhận thức ra cái chết là chắc chắn và tự 

nhiên và vạn vật đều vô thường. Nàng cảm thấy được an ủi. Về sau nàng lại đến 

gặp đức Phật và trở thành đệ tử của Ngài. 

  

III.  Chín Loại Bất Ðắc Kỳ Tử: 

Theo Kinh Dược Sư, Cứu Thoát Bồ Tát đã bảo Ngài A Nan là có chín thứ hoạnh 

tử. Thứ nhất nếu có chúng hữu tình nào bị bệnh tuy nhẹ, nhưng không thầy, 

không thuốc, không người săn sóc, hay giá có gặp thầy lại uống lầm thuốc, nên 

bệnh không đáng chết mà lại chết ngang. Ðang lúc bệnh lại tin theo những 



 193 

thuyết họa phúc vu vơ của bọn tà ma ngoại đạo, yêu nghiệt trong đời, sanh lòng 

run sợ không còn tự chủ đối với sự chân chánh, đi bói khoa để tìm hỏi rồi giết 

hại loài vật để tấu với thần linh, vái van vọng lượng câu xin ban phúc, mong 

được sống lâu, nhưng rốt cuộc không thể nào được. Bởi si mê lầm lạc, tin theo tà 

kiến điên đảo nên bị hoạnh tử, đọa vào địa ngục đời đời không ra khỏi. Hoạnh tử 

thứ nhì là bị phép vua tru lục. Hoạnh tử thứ ba là sa đọa đắm say nơi sự chơi 

bời, săn bắn, đam mê tửu sắc, buông lung vô độ, bị loài quỷ đoạt mất tinh khí. 

Hoạnh tử thứ tư là bị chết thiêu. Hoạnh tử thứ năm là bị chết chìm. Hoạnh tử thứ 

sáu là bị thú dữ ăn thịt. Hoạnh tử thứ bảy là bị rơi từ núi cao xuống vực thẳm. 

Hoạnh tử thứ tám là chết vì thuốc độc, ếm đối, rủa nộp, trù ẻo và bị quỷ tử thi 

làm hại. Hoạnh tử thứ chín là chết vì đói khát khốn khổ.  

  

IV.  Sau Khi Chết và Sau Kiếp Sống Nầy: 

Theo Phật giáo, chết không phải là hết. Sau khi chết chỉ có thân xác ngừng hoạt 

động, còn thần thức, có người gọi là linh hồn, chuyển theo nghiệp lành hoặc 

nghiệp dữ mà đầu thai vào nơi thiện hoặc nơi ác, phát khởi sự tái sinh gọi là luân 

hồi. Thông hiểu giáo lý đạo Phật giúp cho Phật tử sắp mãn phần được bình thản, 

không loạn động, vững tâm tin tưởng nơi tương lai của chính mình, chỉ nương 

theo nghiệp đã tạo mà đi, không sợ hãi; ngược lại, người Phật tử trước khi mãn 

phần có thể bình tĩnh tin tưởng trong giờ phút cuối cùng của cuộc đời rằng sống 

thế nào thì chết như thế ấy. Trong thực tế, có rất nhiều Phật tử hay không Phật 

tử, không hiểu giáo lý nhà Phật lại cho rằng chết là hết, suy nghĩ về cái chết làm 

gì cho mệt, hãy sống cho hiện tại. Ðây là lối sống của những người không biết 

sống đúng theo hạnh phúc an vui mà Phật đã dạy. Họ không hiểu mối tương 

quan nhân quả giữa các thế hệ, giữa các cuộc sống tiếp nối nhau. Khi họ còn trẻ, 

còn mạnh, họ có thể lướt qua được những cơn đau ốm, đến khi già yếu tiền bạc 

hao mòn, thân thích xa rời, sự sợ hãi, nỗi âu sầu, cảnh buồn bã, lòng luyến tiếc 

đối với họ quá mạnh, sự xúc động trước cảnh tử biệt, làm cho họ hối hận nhưng 

không còn kịp nữa. Người Phật tử phải luôn nhớ câu ngạn ngữ “Phải đào giếng 

trước khi khát nước” để khỏi mang tâm trạng hối hận thì đã muộn. Ngay từ buổi 

sơ khai, Phật giáo đã xác nhận rằng tất cả chúng sanh đều sanh, tử, tử, sanh tùy 

theo nghiệp đời quá khứ của họ trong một chu kỳ không ngừng nghỉ. Vấn đề 

liệu có sự tái sanh của chúng sanh hay không hiện còn đang là đề tài bàn cãi của 

Phật tử Tây phương, vì trong số họ, nhiều người không chấp nhận rằng giáo 

thuyết về tái sanh là có thật. Tuy nhiên, tuyệt đại đa số các vị thầy Phật giáo ở Á 

Châu lại xem niềm tin tái sanh là giáo lý chính của Phật giáo, và hài lòng rằng 

giáo lý ấy khế hợp với những lời Phật dạy trong các kinh điển. Ða số đều nghĩ 

rằng giáo lý về tái sanh là tối cần thiết để học thuyết về nghiệp trong Phật giáo 

được hợp lý, vì nếu không có tái sanh chắc là không có quả báo trực tiếp cho bất 

kỳ hành động nào. 

  

V.   Kết Luận: 

Theo Phật giáo, chết là sự lìa bỏ thân xác. Ðây là mắc xích cuối cùng của mười 

hai nhân duyên. Kỳ thật, chết là một tiến trình tự nhiên trong đời sống chúng 

sanh. Chết là lúc A-Lại-Da thức(1) lìa thân, chớ không phải là lúc mà tim ngừng 

đập hay óc ngưng làm việc. Chết là sự tan rã cả thể xác và tinh thần. Quá trình 



 194 

tách lìa có thể xảy ra nhiều giờ, nhiều ngày, như cái chết tự nhiên do già bệnh; 

hoặc xảy ra đột ngột do tử nạn. Nhưng ở cả hai trường hợp, cái chết đều có 

những bước tiến nhứt định. Thân xác không phải đột ngột mất ngay khả năng 

duy trì tâm thức, mà nó mất từ từ, mỗi đại như đất, nước, lửa, gió... tuần tự mất 

khả năng nâng đỡ thân xác. Phật tử tin tưởng rằng dù thân xác chết đi nhưng tâm 

thức vẫn tiếp tục cuộc hành trình của nó, do đó mà có tái sanh. Theo những quan 

niệm của các tôn giáo khác ở Trung Hoa, chết là sự tan rã giữa phần thân thể và 

các phần khác của nó, các cơ quan nhận thức được gạt bỏ. Những cơ quan này 

rời bỏ hình hài và kiến thức. Lúc ấy người ta trở thành đồng nhất với cái đại 

đồng. Cái chết sẽ đến với mọi người một cách tự nhiên. Tuy nhiên, hầu hết mọi 

người đều cảm thấy lo sợ suy tư về cái chết. Người ta sợ rằng nếu họ nói về tử 

thần thì tử thần sẽ đến gần với họ hơn. Ðó là một ý tưởng sai lầm. Kỳ thật bản 

chất thật của kiếp sống là vô thường và cái chết không miễn trừ một ai. Theo 

quy luật tự nhiên, chết là một trong bốn tiến trình của luật vô thường, và không 

thể tránh khỏi, thì khi nghĩ tưởng hay chiêm nghiệm về sự chết sẽ khiến cho đời 

sống của chúng ta có ý nghĩa tốt hơn. Một khi chúng ta có khả năng chiêm 

nghiệm về sự chết là cái mà chúng ta không thể nào tránh khỏi thì tất cả những 

thứ nhỏ nhặt trong đời sống hằng ngày bỗng trở nên vô nghĩa so với đoạn đường 

còn lại của kiếp sống mà chúng ta đang đi. Chính Ðức Phật đã từng dạy: “Không 

có ý thức nào cao hơn việc ý thức được tính cách vô thường của kiếp sống. Vì ý 

thức được như vậy sẽ giúp chúng ta hiểu rõ rằng lúc mệnh chung, dòng tâm thức 

và những dấu ấn nghiệp lực mà chúng ta đã gieo tạo sẽ đưa chúng ta đi đến 

những kiếp sống mới. Hiểu như vậy sẽ giúp chúng ta hiểu rằng nếu trong kiếp 

sống này chúng ta có những hành động gây tổn hại cho người khác với động cơ 

xấu thì những dấu ấn đen tối của những hành động đó sẽ đeo bám theo dòng 

chảy tâm thức của chúng ta. Phật tử thuần thành nên luôn nhớ rằng cái chết chắc 

chắn là càng lúc càng đến gần với tất cả mọi người, dù bậc vua quan hay dân 

giả, dù giàu hay nghèo, dù sang hay hèn, vân vân. Chúng ta ai rồi cũng sẽ chết 

chứ không ai sống mãi được với định luật vô thường. Không có nơi nào cho 

chúng ta đến để tránh được cái chết. Tuổi thọ của chúng ta không thể kéo dài 

được và mỗi lúc qua đi là mạng sống chúng ta càng ngắn lại. Khi tử thần đến 

chúng ta không thể nào kỳ kèo bớt một thêm hai để chúng ta có thời giờ chuyển 

hóa tâm thức của mình đâu. Không ai có thể phủ nhận khái niệm về sự chết là 

chắc chắn và tự nhiên. 

Ðức Phật thường nhắc nhở tứ chúng: Cuộc sống mong manh và không chắc 

chắn, nhưng cái chết là chắc chắn. Phật tử thuần thành nên luôn trầm tư về sự 

chết tự nhiên này, vì chính việc này sẽ nhắc nhở chúng ta sống một đời sống 

hiện tại, ngay trong lúc này với tất cả những giây phút mà chúng ta có được một 

cách có ý nghĩa và thời gian sống của chúng ta sẽ không bị lãng phí. Chính vì lý 

do này mà đức Phật thường khuyên nhủ chúng đệ tử của Ngài nên thường xuyên 

quán tưởng về cái chết để luôn có được một sự tỉnh thức trọn vẹn và thường 

xuyên. Riêng đối với người tại gia, chúng ta chuẩn bị cho cái chết tự nhiên và an 

bình của mình bằng cách nào? Phật tử thuần thần nên luôn nhớ rằng theo đức 

Phật: Gió thổi về Nam thì cây chuối tất nhiên ngả về Nam. Hễ sống thế nào thì 

chết cũng thế ấy không sai khác. Hễ sống tỉnh thức, an lạc và hạnh phúc thì chắc 

chắc lúc chết cũng tỉnh thức, an lạc và hạnh phúc. Vì vậy, người Phật tử, nhất là 



 195 

người tại gia, ít nhất cũng phải cố gắng gìn giữ được năm giới trong cuộc sống 

hằng ngày: không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, và 

không uống những chất cay độc. Nếu chúng ta làm được như vậy, chúng ta sẽ 

không bị quá trói buộc vào những dục lạc của trần thế. Chúng ta có thể sống một 

cách khôn ngoan hơn trong tỉnh thức, an lạc và hạnh phúc; và chúng ta cũng sẽ 

già đi một cách khôn ngoan hơn trong tỉnh thức, an lạc và hạnh phúc. Bên cạnh 

đó, nếu chúng ta chịu lắng nghe lời Phật dạy về sự vô thường của vạn hữu, 

chúng ta sẽ không bị nô lệ quá nhiều cho sự trau tria thân này. Phật tử thuần 

thành cũng nên nhớ rằng khổ đau gắng liền với cuộc sống. Vì thế mà chúng ta 

phải học hỏi phương cách sống chung với khổ đau mà lại có khả năng vượt lên 

trên đau khổ. Trước tiên, chúng ta phải biết tham ái, sự bám víu vào đời sống và 

sự cám dỗ của những cảnh vui thích nơi sắc, thanh, hương, vị, và xúc chạm, vân 

vân, đã khiến chúng ta chạy theo chúng để rồi kết quả cuối cùng phải khổ đau vì 

những mong cầu không toại nguyện gây nên đau khổ. Bản chất con người của 

chúng ta là muốn có nhiều ước muốn trong đời sống và rất muốn được thỏa 

nguyện; tuy nhiên, đời sống không dễ dàng như ta tưởng. Chúng ta luôn không 

thể hoàn thành những ước nguyện nầy. Vì thế mà chúng ta luôn khổ đau mỗi khi 

chúng ta không được thỏa nguyện. Là người Phật tử, khi sống chúng ta phải 

sống một đời sống thật ý nghĩa để chúng ta không phải ân hận về sau này. 

Chúng ta nên trải rộng lòng mình với càng nhiều vui vẻ và hạnh phúc có thể 

được. Chúng ta nên luôn luôn biết rằng cái chết là chắc chắn và là một hiện 

tượng tự nhiên mà mọi người rồi sẽ phải kinh qua, thì chúng ta sẽ không còn sợ 

hãi trước cái chết. Tuy nhiên, tất cả chúng ta ai cũng sợ chết vì chúng ta không 

nghĩ về sự tất yếu của nó. Trái lại, chúng ta thích chấp thủ vào đời sống và từ đó 

phát sinh ra đủ thứ tham chấp. Còn một điều quan trọng nữa, đó là tình thương 

yêu. Người Phật tử nên luôn nhớ rằng tình thương yêu chân thật chính là sự cho 

ra chứ không phải là sự nhận lại. Chính vì vậy mà người Phật tử thuần thành 

luôn cho ra bằng tình thương yêu, có nghĩa là cho ra mà không đòi hỏi bất cứ 

điều kiện gì. Tình thương yêu của người Phật tử chân thuần không mong mỏi 

được đền bù bất cứ thứ gì. Phật tử thuần thành nên luôn nhớ rằng quả thật chúng 

ta phải nghiên cứu giáo lý nhà Phật, nhưng việc chính yếu ở đây là chúng ta phải 

hằng sống với những giáo lý ấy trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta. Làm 

được như vậy, chúng ta đang thực sự là đệ tử của đạo Phật sống, ví bằng ngược 

lại, chúng ta chỉ ôm cái xác của đạo Phật chết mà thôi. 

Theo đạo Phật, tu là sửa cho cái xấu thành cái tốt, hay là cải thiện thân tâm. Vậy 

thì khi nào chúng ta có thể đổi cái xấu thành cái tốt hay khi nào chúng ta có thể 

cải thiện thân tâm chúng ta? Cổ đức có dạy: “Ðừng đợi đến lúc khát nước mới 

đào giếng; đừng đợi ngựa đến vực thẳm mới thâu cương thì quá trễ; hay đừng 

đợi thuyền đến giữa dòng sông mới trét lỗ rỉ thì đã quá chậm, vân vân.” Ða số 

phàm nhân chúng ta đều có trở ngại trong vấn đề trù trừ hay trì hoản trong công 

việc. Nếu chúng ta đợi đến khi nước tới trôn mới chịu nhảy thì đã quá muộn 

màng. Như thế ấy, lúc bình thời chúng ta chẳng đếm xỉa gì đến hành động của 

chính mình xem coi chúng đúng hay sai, mà đợi đến sau khi hưu trí rồi mới đếm 

xỉa thì e rằng chúng ta chẳng bao giờ có cơ hội đó đâu. Phật tử thuần thành phải 

nên luôn nhớ rằng vô thường và cái chết chẳng đợi một ai. Chính vì vậy mà 

chúng ta nên lợi dụng bất cứ thời gian nào có được trong hiện tại để tu tập, vun 



 196 

trồng thiện căn và tích tập công đức. Làm được như vậy, cả người xuất gia lẫn 

người tại gia đều được giải thoát khỏi mọi khổ đau phiền não ngay trong kiếp 

nầy. 

  

Ghi Chú: 

(1)     A Lại Da Thức theo thuật ngữ Bắc Phạn là "Alaya-vijnana", dùng để chỉ 

“Tạng Thức.” Cái tâm thức biến hiện chư cảnh thành tám thức. A-Lại Da hay 

thức thứ tám được gọi là “Sơ Năng Biến” vì các thức khác đều từ đó mà ra. Một 

khái niệm về giáo thuyết đặc biệt quan trọng với trường phái Du Già. Thuật ngữ 

này có khi được các học giả Tây phương dịch là “Tàng Thức,” vì nó là cái kho 

chứa, nơi mà tất cả những hành động được sản sinh ra. Tàng thức cất giữ những 

gì được chứa vào nó cho đến khi có hoàn cảnh thích hợp cho chúng hiện ra. 

Những dịch giả Tây tạng lại dịch nó là “Căn bản của tất cả” vì nó làm nền tảng 

cho mọi hiện tượng trong vòng sanh tử và Niết Bàn. Qua thiền tập và tham dự 

vào những thiện nghiệp, người ta từ từ thay thế những chủng tử phiền não bằng 

những chủng tử thanh tịnh; một khi người ta thanh tịnh hóa một cách toàn diện 

A Lại Da, thì đó được coi như là “Tịnh Thức.” Theo Keith trong Trung Anh 

Phật Học Từ Ðiển của Giáo Sư Soothill, A Lại Da Thức (sở tri y thức) được 

diễn dịch như sau: a đàn na thức (chấp trì thức), bản thức (gốc rễ của chư pháp), 

dị thục thức, đệ bát thức (thức cuối cùng trong tám thức), đệ nhất thức, hiện 

thức, hữu tình căn bản chi tâm thức, chủng tử thức, tàng thức, tâm thức, trạch 

thức (là nhà ở của các hạt giống), vô cấu thức, vô một thức, và Như Lai tạng. 

  

  

(B-2) Luận Về Thân Tiền Hữu & 

Thân Trung Hữu 

  

I.    Tổng Quan Về Thân Theo Quan Ðiểm Phật Giáo: 

Theo Ðức Phật, con người không được tạo ra bởi thượng đế sáng tạo, cũng 

không là kết quả của một tiến trình tiến hóa lâu dài theo như thuyết tiến hóa của 

Darwin cũng như thuyết Tân tiến hóa. Theo giáo pháp của Ðức Phật, con người 

đã từng hiện hữu, không nhất thiết là trên địa cầu này. Sự hiện hữu của con 

người tại bất cứ nơi đặc biệt nào cũng đều bắt đầu bằng sự phát khởi tinh thần về 

“nghiệp của con người.” Tâm, chứ không phải là thân, là yếu tố chính trong tiến 

trình này. Con người không độc lập với những hình thức khác của chúng sanh 

trong vũ trụ và con người có thể tái sanh vào những đường khác trong sáu 

đường sanh tử. Cũng như vậy, các chúng sanh khác cũng có thể tái sanh làm 

người. Thành phần vật chất tạo nên con người chính là Tứ Ðại. Tứ Ðại là bốn 

yếu tố lớn cấu tạo nên vạn hữu. Bốn thành phần nầy không tách rời nhau mà liên 

quan chặt chẽ lẫn nhau. Tuy nhiên, thành phần nầy có thể có ưu thế hơn thành 

phần kia. Chúng luôn thay đổi chứ không bao giờ đứng yên một chỗ trong hai 

khoảnh khắc liên tiếp. Theo Phật giáo thì vật chất chỉ tồn tại được trong khoảng 

thời gian của 17 chập tư tưởng, trong khi các khoa học gia thì cho rằng vật chất 

chỉ chịu đựng được 10 phần 27 của một giây. Nói gì thì nói, thân thể của chúng 

ta chỉ là tạm bợ, chỉ do nơi tứ đại hòa hợp giả tạm lại mà hành, nên một khi chết 

đi rồi thì thân tan về cát bụi, các chất nước thì từ từ khô cạn để trả về cho thủy 



 197 

đại, hơi nóng tắt mất, và hơi thở hoàn lại cho gió. Chừng đó thì thần thức sẽ phải 

theo các nghiệp lực đã gây tạo lúc còn sanh tiền mà chuyển vào trong sáu nẻo, 

cải hình, đổi xác, tiếp tục luân hồi không dứt. Thứ nhất là Ðịa Ðại (Kiên): Ðất 

(tóc, răng, móng, da, thịt, xương, thận, tim, gan, bụng, lá lách, phổi, bao tử, ruột, 

phẩn, và những chất cứng khác). Ðịa Ðại là thành phần vật chất mở rộng hay thể 

nền của vật chất. Không có nó vật thể không có hình tướng và không thể choán 

khoảng không. Tính chất cứng và mềm là hai điều kiện của thành phần nầy. Sau 

khi chúng ta chết đi rồi thì những thứ nầy lần lượt tan rã ra thành cát bụi, nên nó 

thuộc về Ðịa Ðại. Ðất được coi như là một trong bốn con rắn độc trong giỏ ám 

chỉ tứ đại trong thân thể (tạo nên thân thể con người). Theo Hòa Thượng 

Piyadassi trong quyển “Con Ðường Cổ Xưa,” chất rắn chắc hay yếu tố giản nở. 

Chính do yếu tố giản nở nầy mà các vật thể chiếm một khoảng không gian. Khi 

chúng ta thấy một vật, chúng ta chỉ thấy một cái gì đó mở rộng trong không gian 

và chúng ta đặt cho nó một cái tên. Yếu tố giản nở không chỉ hiện diện trong các 

chất cứng, mà còn ở các chất lỏng nữa; vì khi chúng ta thấy biển trải dài trước 

mắt chúng ta thì ngay khi ấy chúng ta hình dung ra chất có tính cách giản nở. 

Tính cứng của đá và mềm của bột, tính chất nặng và nhẹ trong mọi vật cũng 

thuộc đặc tính giản nở nầy, hay còn gọi là Ðịa Ðại. Thứ nhì là Thủy Ðại (Thấp): 

Nước (đàm, mủ, máu, mồ hôi, nước tiểu, nước mắt, nước trong máu, mũi dãi, tất 

cả các chất nước trong người nói chung). Không giống như địa đại, nó không thể 

nắm được. Thủy đại giúp cho các nguyên tử vật chất kết hợp lại với nhau. Sau 

khi ta chết đi rồi thì những chất nước nầy thảy đều cạn khô không còn nữa, nói 

cách khác chúng hoàn trả về cho nước. Nước được coi như là một trong bốn con 

rắn độc trong giỏ ám chỉ tứ đại trong thân thể (tạo nên thân thể con người). Theo 

Hòa Thượng Piyadassi trong quyển “Con Ðường Cổ Xưa,” chất lỏng hay yếu tố 

kết dính. Chính yếu tố nầy đã xếp các phân tử của vật thể lại với nhau, không 

cho phép nó rời rạc. Lực kết dính trong chất lỏng rất mạnh, vì không giống như 

chất rắn, chúng liền lại với nhau ngay khi bị tách rời ra. Một khi chất cứng bị bể 

hay bị tách rời ra, các phân tử của chất cứng không thể kết hợp lại với nhau 

được. Ðể nối kết chúng lại, cần phải chuyển chất cứng đó thành thể lỏng bằng 

cách tăng nhiệt độ, như trong việc hàn các kim loại. Khi chúng ta thấy một vật, 

chúng ta chỉ thấy một sự bành trướng với những giới hạn, sự bành trướng hay 

“hình thù” nầy sở dĩ có được là nhờ lực kết dính. Thứ ba là Hỏa Ðại (Noãn): 

Lửa (những món gây ra sức nóng để làm ấm thân và làm tiêu hóa những thứ ta 

ăn uống vào). Hỏa đại bao gồm cả hơi nóng lạnh, và chúng có sức mạnh làm xác 

thân tăng trưởng, chúng là năng lượng sinh khí. Sự bảo tồn và phân hủy là do 

thành phần nầy. Sau khi ta chết, chất lửa trong người tắt mất, vì thế nên thân xác 

dần dần lạnh. Lửa được coi như là một trong bốn con rắn độc trong giỏ ám chỉ 

tứ đại trong thân thể (tạo nên thân thể con người). Theo Hòa Thượng Piyadassi 

trong quyển “Con Ðường Cổ Xưa,” yếu tố nóng hay nhiệt, chính yếu tố nầy làm 

chín, tăng cường hay truyền sức nóng vào ba yếu tố kia (đất, nước và gió). Sức 

sống hay sinh khí của tất cả các loài động vật và thực vật được duy trì bởi yếu tố 

nầy. Từ nơi mỗi hình thù và sự bành trướng đó chúng ta có một cảm giác về 

nhiệt. Cảm giác nầy có tính cách tương đối, vì khi chúng ta nói rằng một vật nào 

đó là lạnh, chúng ta ám chỉ rằng sức nóng của vật đặc biệt đó kém hơn thân 

nhiệt của chúng ta. Như vậy, rõ ràng cái gọi là “lạnh” cũng được xem là yếu tố 



 198 

nhiệt hay sức nóng ở mức độ thấp. Thứ tư là Phong Ðại (Ðộng): Gió (những 

chất hơi thường lay chuyển, hơi trong bao tử, hơi trong ruột, hơi trong phổi). 

Gió là thành phần chuyển động trong thân thể. Sau khi ta chết rồi thì hơi thở dứt 

bặt, thân thể cứng đơ vì phong đại đã ngừng không còn lưu hành trong cơ thể 

nữa. Gió được coi như là một trong bốn con rắn độc trong giỏ ám chỉ tứ đại 

trong thân thể (tạo nên thân thể con người). Theo Hòa Thượng Piyadassi trong 

quyển “Con Ðường Cổ Xưa,” yếu tố chuyển động (gió), đó là sức chuyển dịch. 

Yếu tố nầy cũng tương đối, muốn biết một vật có chuyển động hay không, 

chúng ta cần phải có một điểm mà chúng ta xem là cố định, nhờ điểm nầy mà 

chúng ta có thể xác định sự chuyển động đó. Tuy nhiên, không có một vật thể 

nào có thể được xem như là bất động tuyệt đối trong vũ trụ nầy. Vì vậy, cái gọi 

là trạng thái cố định cũng là yếu tố chuyển động. Sự chuyển động tùy thuộc vào 

sức nóng. Nếu sức nóng chấm dứt hoàn toàn, các nguyên tử sẽ ngừng chuyển 

động. Tuy nhiên, sự vắng mặt hoàn toàn của sức nóng chỉ có trên lý thuyết, 

chúng ta không thể cảm giác điều đó. Bởi vì ngay lúc ấy chúng ta ắt không còn 

tồn tại, vì chúng ta cũng được tạo bởi các nguyên tử mà thôi. Theo Ðại Trí Ðộ 

Luận, có bốn trăm lẽ bốn bệnh nơi thân bao gồm: Một trăm lẽ một bệnh sốt 

nóng gây ra bởi Ðịa Ðại. Một trăm lẽ một bệnh sốt nóng gây ra bởi Hỏa Ðại. 

Một trăm lẽ một bệnh rét (lạnh) gây ra bởi Thủy Ðại. Một trăm lẽ một bệnh rét 

(lạnh) gây ra bởi Phong Ðại. Ngoài thành phần vật chất, chúng sanh con người 

còn được cấu tạo bởi những thành phần tâm linh. Ngoại đạo tin có cái gọi là 

“linh hồn.”  Phật tử tin mọi chúng sanh lăn trôi trong sáu đường chỉ vì tâm thức 

của họ, trong đó nghiệp đóng vai trò rất quan trọng. Chúng sanh con người có 

suy tưởng trong dục giới, những nghiệp trong quá khứ ảnh hưởng đến hoàn cảnh 

hiện tại. Con người chiếm một vị trí rất quan trọng trong vũ trụ của Phật giáo, vì 

con người có quyền năng quyết định cho chính họ. Ðời sống con người là sự 

hỗn hợp của hạnh phúc và đắng cay. Ngày nay con người đang làm việc không 

ngừng trên mọi phương diện nhằm cải thiện thế gian. Các nhà khoa học đang 

theo đuổi những công trình nghiên cứu và thí nghiệm của họ với sự quyết tâm và 

lòng nhiệt thành không mệt mỏi. Những khám phá hiện đại và các phương tiện 

truyền thông liên lạc đã tạo những kết quả đáng kinh ngạc. Tất cả những sự cải 

thiện nầy, dù có những lợi ích của nó và đáng trân trọng, nhưng vẫn hoàn toàn 

thuộc về lãnh vực vật chất và nằm ở bên ngoài. Trong cái hợp thể của thân và 

tâm của con người còn có những điều kỳ diệu chưa từng được thăm dò, mà dù 

cho các nhà khoa học có bỏ ra hàng nhiều năm nghiên cứu cũng chưa chắc đã 

thấy được. Trong vòng sanh tử và tái sanh, giáo lý nhà Phật nhấn mạnh đến hai 

loại thân: thân tiền hữu và thân trung hữu. 

  

II.   Thân Tiền Hữu & Thân Trung Hữu: 

Thân Tiền Hữu: Tiền có nghĩa là trước, khởi thủy hay đầu tiên. Hữu có nghĩa là 

đang có, đang mang, hay đang nhận lấy. Thân Tiền Hữu là cái thân xác tứ đại 

hiện tại, thể chất hay phi thể chất, do các nghiệp duyên tiền kiếp tạo thành mà 

chúng sanh chúng ta đang mang lấy hiện giờ. Thân tiền hữu nầy sẽ phải lần lượt 

trải qua bốn giai đoạn, sanh, lão, bệnh, và tử. Thân tiền hữu chỉ sống còn được 

trong một thời gian nào đó, chớ không được bền vững hay trường cửu. Bởi lẽ hễ 



 199 

có sanh tất có diệt. Không có bất cứ một loại chúng sanh nào trong tứ sanh có 

thể vượt qua định luật vô thường bất di bất dịch nầy, kể cả các bậc Thiên Tiên. 

Thân Trung Hữu: Giai đoạn giữa lúc chết và lúc đi đầu thai. Ðây là tiến trình 

chết và tái sanh trong vòng 49 ngày. Hễ có thân tiền hữu, thì đương nhiên là 

phải có thân trung hữu và thân hậu hữu. Trung có nghĩa là ở khoảng giữa, ở giữa 

của hai khoảng đời nầy và đời sau. Hữu là hiện có, hay đang mang lấy. Vì cái 

quả báo do nghiệp tội của thân tiền hữu đã gây tạo là có chứ không phải là 

Không. Chính thế nên mới được gọi là Hữu. Thân Trung Hữu là thân kế sau của 

thân tiền hữu. Nói cách khác, tất cả các loại chúng sanh hữu tình sau khi mạng 

chung tức là đã bỏ thân tiền hữu rồi. Khi đó thân xác hoàn toàn bị hư hoại, ngũ 

ấm chia lìa, tứ đại phân ly, thần thức liền thoát ngay ra khỏi xác thân tiền hữu, 

trước khi chưa thọ lấy thân hậu hữu tức là thân của đời sau, thì thần thức nầy ở 

vào trong giai đoạn thọ cảm lấy một cảnh giới khác.  Trong lúc nầy, thần thức ở 

vào trong một giai đoạn chuyển tiếp ngắn và mang lấy một thân thể khác gọi là 

thân trung hữu. Theo Thượng Tọa Thích Hải Quang trong Thư Gởi Người Học 

Phật, thân trung hữu do năm ấm vi tế kết thành, cho nên nó còn có tên là Thân 

Trung Ấm. Thân trung ấm nầy có nhiều hình sắc khác nhau, nhưng đại khái có 

hai loại chánh: loại hình sắc xinh đẹp, và loại hình sắc xấu xí. Trước khi thân 

trung ấm thọ cảm lấy thân hậu ấm sẽ phải trải qua một thời gian dài 49 ngày để 

minh định nghiệp báo, tức là cảm thọ lấy các nghiệp nhân, hoặc thiện hoặc ác, 

mà kẻ ấy đã gây tạo trong lúc còn mang thân tiền hữu. Kinh Ðịa Tạng có dạy 

rằng: “Quỷ vô thường không hẹn mà đến, thần hồn vơ vẩn mịt mù chưa rõ là tội 

hay là phước, trong 49 ngày như ngây như điếc, hoặc ở tại các ty sở để biện luận 

về nghiệp quả, khi thẩm định xong, thời cứ y theo nghiệp mà thọ lấy quả báo.” 

Thân trung hữu hay thân trung ấm không liền được đi đầu thai chuyển kiếp sau 

khi thoát ra khỏi xác thân tiền hữu, mà bắt buộc phải trải qua 49 ngày để thẩm 

định nghiệp quả. Nói cách khác, ngay sau khi thần thức thoát ra khỏi xác thân 

tiền hữu và trở thành thân trung hữu, liền bị nghiệp nhân dẫn dắt tùy theo nghiệp 

báo mà đi đầu thai chuyển kiếp, tức là thọ lấy thân hậu hữu tương xứng với tội 

phước mà thân tiền hữu đã gây ra, để tiếp tục trôi lăn trong sáu nẻo luân hồi. 

Chính vì thế mà Kinh Ðịa Tạng dạy: “Như sau khi người đã chết, lại có thể 

trong vòng 49 ngày thân quyến vì người ấy mà tu tạo nhiều phước lành, thời có 

thể làm cho người chết đó ra khỏi hẳn chốn ác đạo, được sanh lên cõi trời hoặc 

trong cõi người, hưởng lấy sự vui sướng mà thân quyến hiện tại cũng được rất 

nhiều lợi lạc.” Như vậy, nếu thân nhân người quá cố biết rằng lúc đương đời 

người nầy đã gây tạo nhiều ác nghiệp, tất phải thọ báo nơi địa ngục. Vì thương 

xót người quá vãng nên đứng ra làm các công đức, phước lành như bố thí, phóng 

sanh, và trì tụng kinh chú, rồi đem nhữõng công đức ấy mà hồi hướng cho 

hương linh người quá cố trong khi người ấy vẫn còn mang thân trung ấm chớ 

chưa đi đầu thai chuyển kiếp. Làm được như vậy, hương linh người quá cố sẽ 

được tội tiêu, chướng diệt, lìa hẳn chốn ác đạo mà sanh về cõi trời người, thọ lấy 

những điều an vui sung sướng. 

Thường thì thân trung hữu phải trải qua một thời gian chuyển tiếp là bốn mươi 

chín ngày, sau đó mới cảm thọ lấy thân hậu hữu. Tuy nhiên, cũng có những 

trường hợp đặc biệt mà thân trung hữu không cần phải trải qua giai đoạn chuyển 

tiếp thông thường nầy. Những chúng sanh nầy sau khi đã bỏ thân tiền hữu rồi thì 



 200 

thần thức hoặc liền được siêu thoát về các cõi trời tương xứng như trời dục giới, 

sắc giới và vô sắc giới; hoặc bị đọa thẳng xuống địa ngục, chớ không phải trải 

qua giai đoạn 49 ngày thông thường của thân trung ấm. Chúng sanh khi còn 

mang thân tiền hữu đã gây tạo những nghiệp nhân cực thiện, tức gieo nhân thập 

thiện bậc thượng thuộc các cõi trời dục giới, sắc giới và vô sắc giới. Chúng sanh 

khi còn mang thân tiền hữu đã gây tạo những nghiệp nhân cực ác, như phạm tội 

tứ trọng hay ngũ nghịch, thập ác, thuộc đại địa ngục A Tỳ. Ngoài ra, còn có một 

loại chúng sanh ngoại hạng, không cần phải trải qua giai đoạn thân trung ấm và 

cũng không bị lệ thuộc vào trong ba cõi sáu đường, đó là những chúng sanh khi 

còn mang thân tiền hữu đã y theo pháp Phật tu hành, như niệm Phật và phát lòng 

Tín Nguyện cầu sanh Cực Lạc. Các chúng sanh ấy sau khi bỏ thân tiền hữu rồi 

thì thần thức liền siêu thoát ngang qua ba cõi, nương theo nguyện lực nhiếp thọ 

của chư Phật, Bồ Tát, trong khoảng sát na, lập tức được hóa sanh ngay về cõi 

nước Cực Lạc của Ðức Phật A Di Ðà, ngự trên tòa sen báu, vĩnh viễn thoát khỏi 

các cảnh luân hồi sanh tử. 

Thân trung ấm chỉ lưu trụ được bảy ngày. Như không tìm được chỗ thọ sanh 

trong thời hạn ấy thì phải chết đi sống lại, nhưng đại khái không quá bảy lần tức 

49 ngày thì phải thọ sanh lấy thân hậu hữu. Thân trung hữu khi chết đi, hoặc 

sanh trở lại y như thân trước, hoặc do nơi nghiệp nhân chiêu cảm có thể biến đổi 

thành ra thân trung hữu của loài khác trước khi thọ thân hậu hữu. Khi thân trung 

hữu sắp diệt để thọ lấy thân hậu hữu, bấy giờ tùy theo các hành nghiệp đã gây 

tạo mà cảm thấy có nhiều tướng trạng khác nhau. Những kẻ gây nghiệp sát, như 

lúc sanh tiền chuyên nghề giết heo, dê, vân vân thì lúc đó tự nhiên thấy toàn là 

những loài vật ấy. Hoặc mắt thấy có những kẻ hàng thịt tay còn cầm dao, búa 

làm thịt, hoặc tai nghe tiếng thú vật kêu la. Bởi do túc nghiệp chiêu cảm nên 

thân trung ấm tự nhiên sanh tâm yêu thích, muốn đến nơi ngắm nhìn. Khi đến 

nơi rồi liền bị các cảnh sắc đó làm cho trở ngại không thể nào thoát ly được. 

Trong chớp mắt, thân trung hữu liền bị diệt mà thọ lấy thân hậu hữu. 

Trong Kinh Ðại Bảo Tích, Ðức Phật dạy: “Những chúng sanh nào tạo nên ác 

nghiệp, lúc sắp lâm chung sắp bị đọa vào ác đạo, tự nhiên có lòng buồn thảm, 

kinh sợ. Tùy theo nghiệp của mình chiêu cảm mà tự thấy tướng trạng của các 

đường ác hiện ra.” Thân trung ấm sắp sửa chuyển sanh về cõi A Tu La, thì sẽ 

thấy những vườn cây  khả ái, xinh đẹp, trong đó có những vòng lửa lẫn lộn 

chuyển xoay. Nếu thấy cảnh tượng đó mà đem lòng vui vẻ đi đến xem, tức là bị 

sanh về nẻo nầy. Thân trung ấm nào sắp sửa chuyển thân vào nẻo A Tu La, do 

sức nghiệp chiêu cảm tự nhiên trước mặt thấy một vùng ánh sáng lờ mờ, liền 

khởi lòng ưa thích, đi vào trong đó, liền bị thọ sanh. Thân trung ấm sắp sanh vào 

loài chó heo thường thấy nhiều cô gái đẹp, liền sanh tâm ưa thích chạy theo. Do 

nhân duyên đó mà bị thác sanh vào cõi ấy. Thân trung ấm sắp đọa vào các loài 

bàng sanh tự nhiên cảm thấy có luồng gió mãnh liệt cuốn xoay không sao cưỡng 

lại được. Hoặc thấy vô số quỷ thần đến gần, hoặc thấy sấm chớp phủ lên đầu ghê 

rợn, hoặc thấy sương giăng mù mịt, núi lở, nước cuốn ầm ầm, thần thức sợ hãi, 

chạy trốn vào trong rừng bụi, hang đá để ẩn thân, hoặc thấy những hố lớn màu 

trắng, đỏ, đen, liền nhào xuống ẩn núp. Ngay khi đó là thần thức đã bị lọt vào 

trong bào thai, vừa mở mắt đã thấy mình thọ thân dị loại như chồn, beo, rắn, vân 

vân. Thân trung ấm sắp sửa đọa vào đường ngạ quỷ, thình lình thấy trước mặt 



 201 

hiện ra một bãi sa mạc rộng lớn thênh thang, không cây cối, hoặc chỉ thấy toàn 

là những hang hố, cây cỏ khô héo. Lúc ấy tự thấy mình bị gió nghiệp thổi đến 

nơi đó, trong khi thảng thốt, liền bị thác sanh về đường ngạ quỷ, chịu nhiều 

nóng bức, đói khát vô cùng. Thân trung ấm nào thấy ánh sáng màu đỏ nhạt, khởi 

niệm ưa thích muốn vào dạo chơi trong đó. Ngay khi đi vào liền thọ thân loài 

ngạ quỷ. Thân trung ấm sắp sanh về đường địa ngục, bên tai bỗng nhiên nghe có 

tiếng những bài ca hát hết sức buồn rầu, bi thảm, đó là những tiếng kêu la rên 

siết của tội nhân dưới địa ngục; kế đến lại thấy cảnh giới mù mịt, tối tăm hiện ra 

trước mặt, nhà cửa sắc đen hoặc trắng đượm đầy màu tang chế, âm u, hoặc thấy 

hang hố sâu thẳm, đường xá lờ mờ. Lúc ấy thấy chính mình bị các loài quỷ dữ 

tay cầm binh khí xua đuổi đi vào trong đó, khi vào rồi thì thân không được tự 

do, liền bị thác sanh vào trong địa ngục, tùy theo nghiệp báo, chịu vô lượng 

thống khổ. Thân trung ấm nào thấy ánh sáng mờ đục như khói đen, khởi niệm 

ưa thích muốn vào dạo chơi trong đó. Ngay khi bước vào liền bị thọ thân địa 

ngục, chịu vô lượng nỗi thống khổ. Thân trung ấm sắp sửa bị đọa vào địa ngục 

hàn băng, do nơi sức nghiệp chiêu cảm, thân thể bỗng nhiên sanh ra nóng bức 

không kham, gặp hơi lạnh ở nơi hàn ngục xông lên, tự cảm thấy mát mẻ dễ chịu, 

liền khởi lòng ưa thích vội bay tìm đến nơi đó để cho được mát mẻ, liền bị thác 

sanh vào đó. Thân trung ấm sắp sửa bị đọa vào viêm nhiệt địa ngục, do sức 

nghiệp chiêu cảm, bổng nhiên thân thể cảm thấy lạnh lẽo vô cùng, khó thể kham 

nổi. Gặp hơi nóng ở hỏa ngục xông lên, tự nhiên cảm thấy ấm áp dễ chịu, liền 

khởi lòng ưa thích, vội vã tìm bay xuống nơi đó để sưởi ấm, ngay khi ấy là lúc 

thọ sanh. Thân trung ấm sắp sửa bị đọa vào địa ngục xú uế (hôi thúi), do nơi sức 

nghiệp chiêu cảm, bỗng cảm nhận được một mùi thơm ngào ngạt đến mức 

không kham. Bấy giờ trong tâm liền khởi niệm muốn tìm một mùi hôi thúi nào 

đó để lấn át mùi thơm kia. Gặp hơi thúi từ ngục phẩn uế xông lên, liền sanh tâm 

niệm ưa thích, liền bay đến nơi. Do nhân duyên đó, liền bị thác sanh trong ngục 

phẩn uế. 

Theo Phật giáo Tây Tạng, sau khi chết chúng sanh đi vào cái gọi là “Thân Trung 

Ấm”, nơi đó họ được một cái thân vi tế chịu đựng cho đến khi nào họ kinh qua 

những âm thanh hay cảnh giới cực mạnh... là sản phẩm của tâm họ. Ðây là giai 

đoạn được xem như cực kỳ nguy hiểm vì chúng sanh có thể phản ứng với những 

sự kinh qua này theo chiều hướng khiến họ sanh vào hạ tam đồ. Mà đây cũng là 

cơ hội lớn cho họ được sanh vào thượng tam đồ, hay ngay cả việc đi đến Phật 

quả. Có sáu trạng thái “Thân Trung Ấm”: 1) trạng thái thức tỉnh bình thường 

giữa sanh và tử; 2) trạng thái mơ màng giữa ngủ và thức; 3) trạng thái ngừng 

đọng trong đó các giác quan rút khỏi ngoại cảnh được quan sát bên ngoài; 4) 

trạng thái giữa tử và sanh; 5) trạng thái tâm thức ngập tràn bởi sự chết và tâm 

thức trở về trạng thái nguyên sơ của nó; 6) trạng thái tái sanh vào một đời sống 

mới. 

  

(B-3) Luận Về Tái Sanh 

  

I.    Tổng Quan Về Tái Sanh: 

Ðức Phật dạy: “Chẳng phải bay lên không trung, chẳng phải lặn xuống đáy bể, 

chẳng phải chui vào hang sâu núi thẳm, dù tìm khắp thế gian nầy, chẳng rõ nơi 



 202 

nào trốn khỏi tử thần.” Sự tái sanh là do hậu quả của nghiệp. Học thuyết tái sanh 

được mọi trường phái Phật giáo tán đồng (ủng hộ). Theo học thuyết này, tất cả 

chúng sanh đều mắc kẹt trong vòng luân hồi sanh, tử, tái sanh, và hiện trạng của 

họ là do những hành động trong quá khứ hay nghiệp mà có. Theo niềm tin Phật 

giáo, không có sự đầu thai của một linh hồn hay một chất nào từ một thân xác 

nầy đến một thân xác khác. Theo Ðức Phật thì tái sanh xãy ra lập tức sau khi 

chết, thức có tính chất sinh diệt không ngừng. Không có khoảng cách giữa cái 

chết và sự tái sanh kế tiếp. Vào lúc chúng ta chết thì lúc sau tái sanh xuất hiện, 

cả trên bình diện con người cũng như chư thiên, địa ngục, ngạ quỷ, thú vật, và a 

tu la. Cái thực sự xãy ra tiến trình tư tưởng chủ động của người sắp chết 

(Javana) phóng ra một số lực thay đổi tùy theo sự thanh tịnh của năm chập tư 

tưởng trong loạt nầy. Những lực nầy gọi là “năng lượng nghiệp” (Karma vega) 

tự nó lôi cuốn vào lớp vật chất tạo ra bởi cha mẹ trong dạ con người mẹ. Uẩn vật 

chất trong hợp chất phôi thai phải có những đặc tính khả dĩ có thể tiếp nhận loại 

năng lượng nghiệp đặc biệt nầy. Sự lôi cuốn theo cách thức này của những loại 

uẩn vật chất khác nhau tạo ra bởi cha mẹ xuất hiện do hoạt động của cái chết và 

đem lại sự tái sinh thuận lợi cho người sắp chết. Một tư tưởng bất thiện sẽ đưa 

đến một sự tái sanh không thuận lợi. Khi đầu thai, mỗi mỗi chúng sanh đều có 

hình dáng xấu đẹp, sang hèn khác nhau, đó đều là do các nghiệp nhân đã tạo ra 

khi còn mang thân tiền hữu cảm thành. Vì vòng sanh tử này không tránh được 

quan hệ với khổ đau và chết chóc, Phật giáo cho rằng thoát khỏi luân hồi là mục 

tiêu mà ai cũng mong muốn. Ðiều này được thực hiện qua việc tu tập, quan 

trọng nhất là thiền định về thực chất của vạn hữu. Học thuyết tái sanh trở nên trở 

ngại cho Phật tử hiện thời, nhất là những người cải đạo từ những quốc gia Tây 

phương, nơi mà nền văn hóa không chấp nhận ý niệm tái sanh. Tuy nhiên, học 

thuyết này lại vô cùng quan trọng trong quan điểm Phật giáo, vì tất cả những 

thái độ thành khẩn tu tập đều phát xuất từ việc thông hiểu học thuyết tái sanh. 

Nói về Sanh Tử, theo niềm tin Phật giáo, sanh tử chỉ là hai điểm trong vòng tròn 

luân hồi mà thôi. Nghĩa căn bản của “Tái Sanh” (Reincarnation) là “Chuyển Cư” 

(Transmigration). Thân này chết  để tái sanh vào thân khác. Nơi chúng sanh đầu 

thai (tái sanh) tùy thuộc vào nghiệp tốt hay xấu của từng chúng sanh. Niềm tin 

chúng sanh, kể cả con người có một chuỗi dài nhiều đời sống, và chỉ dừng lại 

khi nào không còn sự chấp thủ vào bất cứ thứ gì trên đời này. Ðiều này chỉ xãy 

ra khi đã tìm thấy Phật tánh. Ðây là niềm tin rất phổ biến trong các tín đồ Phật 

giáo. Sự tái sanh là sự tái kết hợp của thể xác và tinh thần. Sau khi thân vật chất 

chết đi, thì thần thức hay tâm sẽ tái phối hợp một hình thức vật thể mới để trở 

thành một sự hiện hữu khác. Sự tái sanh là do hậu quả của nghiệp. Theo niềm tin 

Phật giáo, không có sự đầu thai của một linh hồn hay một chất nào từ một thân 

xác nầy đến một thân xác khác. Cái thực sự xãy ra tiến trình tư tưởng chủ động 

của người sắp chết (Javana) phóng ra một số lực thay đổi tùy theo sự thanh tịnh 

của năm chập tư tưởng trong loạt nầy. Những lực nầy gọi là “năng lượng 

nghiệp” (Karma vega) tự nó lôi cuốn vào lớp vật chất tạo ra bởi cha mẹ trong dạ 

con người mẹ. Uẩn vật chất trong hợp chất phôi thai phải có những đặc tính khả 

dĩ có thể tiếp nhận loại năng lượng nghiệp đặc biệt nầy. Sự lôi cuốn theo cách 

thức này của những loại uẩn vật chất khác nhau tạo ra bởi cha mẹ xuất hiện do 

hoạt động của cái chết và đem lại sự tái sinh thuận lợi cho người sắp chết. Một 



 203 

tư tưởng bất thiện sẽ đưa đến một sự tái sanh không thuận lợi. Khi đầu thai, mỗi 

mỗi chúng sanh đều có hình dáng xấu đẹp, sang hèn khác nhau, đó đều là do các 

nghiệp nhân đã tạo ra khi còn mang thân tiền hữu cảm thành. 

Theo Kinh Phúng Tụng trong Trường Bộ Kinh, có bốn loại tái sanh có thể có 

đối với những sanh linh trong sáu đường (tất cả chúng sanh đều được sanh ra 

dưới bốn hình thức để đi vào trong lục đạo luân hồi). Thứ nhất là “Thai Sanh”. 

Ðây là một trong tứ sanh, thai sanh là một hình thức sanh ra từ trong thai mẹ. 

Trước khi có sự phân chia trai gái, chúng sanh đều ở trong tình trạng hóa sanh 

(về sau nầy do có tình dâm dục mà chia thành trai gái và bắt đầu có thai sanh). 

Trong đạo Phật, từ ngữ nầy cũng dành cho những người vãng sanh Cực Lạc 

trong những búp sen vì không có lòng tin nơi Phật A Di Ðà, mà chỉ tin vào tự 

lực niêm Phật. Họ phải ở tại đây trong một thời gian dài mà không thấy Phật, Bồ 

Tát, hay Thánh chúng; cũng không nghe được giáo thuyết của Phật (không thấy 

Tam Bảo). Tình trạng nầy còn được gọi là “thai cung” vì chúng sanh ở trong 

bụng mẹ không thấy được ánh nhật nguyệt. Thứ nhì là “Noãn sanh”, tức là loài 

sanh từ trứng, như loài chim; loài nầy ở trong trứng tạo thành hình thể, đúng 

ngày thì trứng vỡ ra, như loài gà vịt, chim, ngỗng, vân vân. Thứ ba là loài “Thấp 

sanh” hay hàn nhiệt hòa hợp sinh. Loài sanh từ nơi ẩm thấp, như côn trùng dựa 

vào chỗ ẩm thấp mà sanh ra; loài nầy do sức nóng lạnh hòa hiệp mà sanh ra, ở 

chỗ ẩm thấp, nương theo chất ướt mà thọ hình sanh thể như các loài côn trùng, 

bướm, sâu bọ, cá, tôm, vân vân. Thứ tư là loài “Hóa sanh”. Không nương tựa 

vào đâu, không nương theo chủng tộc, cũng chẳng nhờ nhân duyên của cha mẹ, 

mà chỉ dựa vào nghiệp lực mà khởi sanh như loài vòi hóa thành ruồi, bướm bởi 

sâu mà hóa sanh ra, hay chúng sanh trong chư thiên, địa ngục và sơ kiếp chúng 

sanh. Người ta nói những chúng sanh nầy, ngay khi chấm dứt đời trước thì lập 

tức hóa thân tùy theo nghiệp lực, chứ không nhờ sự trợ giúp của cha mẹ hay bất 

cứ tác nhân nào khác. Một trong bốn hình thức sanh. Hóa sinh trực tiếp hay 

không dựa vào đâu bỗng nhiên mà sinh ra, không có cha mẹ. Bằng cách hóa 

sanh nầy, chư Bồ Tát từ cung trời Ðâu Suất có thể xuất hiện trên trần thế bất cứ 

lúc nào tùy ý để cứu độ chúng sanh (chư Phật và chư Bồ Tát đều bắt nguồn từ sự 

hóa sanh kỳ diệu như vậy). Những hình thức hóa sanh như mối, A Tu La, Ngạ 

quỷ, chúng sanh địa ngục, cả chúng sanh trên Tịnh Ðộ, hay là thế giới mới khởi 

đầu (con người kiếp sơ). Ðây là một trong bốn hình thức sanh sản của chúng 

sanh, không có cha mẹ, mà lớn lên tức thì. 

Theo các truyền thống Mật giáo, nhờ vào quán trí thâm sâu về cách thức mà các 

pháp hiện hữu, Ðức Phật biết rằng các trạng thái nhiễu loạn và nghiệp lực khiến 

cho chúng sanh phải bị tái sanh. Vào lúc sắp chết, phàm phu thường thèm khát 

và níu kéo thân xác. Ðến khi cái chết gần kề và hiển nhiên thì chúng ta bèn lập 

tức nắm chắc một thân thể khác. Hai sự vướng mắc tham ái và chấp thủ hành sử 

như hai duyên phối hợp nhau làm cho những dấu ấn nghiệp thức chín muồi 

trong giây phút chúng ta mệnh chung. Khi những dấu ấn nghiệp thức này bắt 

đầu chín muồi thì cái ý của người đang chết lập tức bị lôi cuốn vào một xác thân 

khác và kiếm cách tái sanh vào thân xác đó. Trong trường hợp của loài người thì 

sau khi trải qua giai đoạn trung ấm giữa mạng sống này và mạng sống kế tiếp, 

tâm thức chúng ta đi vào một cái trứng đã thụ tinh. Theo ngày tháng chúng ta 

phát triển các uẩn của một con người gồm thân thể và ý thức. Trong đời sống 



 204 

mới này, chúng ta nhận thức người và sự vật nhờ vào các giác quan mới. Ðang 

khi cảm nhận niềm vui nỗi buồn, chúng ta khởi sanh chấp thủ, sân hận hay bình 

thản. Những động lực này thúc đẩy chúng ta hành động, và những hành động 

của chúng ta lại tạo thêm nhiều dấu ấn mới nữa trong dòng chảy tâm thức, nên 

đến khi chúng ta sắp sửa phải vĩnh viễn từ bỏ xác thân thì chúng ta lại một lần 

nữa bị thôi thúc tìm tái sanh trong một thân xác khác. Vòng tròn tái sanh gọi là 

Luân hồi. Luân hồi không phải là một cảnh giới, nó cũng không phải là thế giới 

của chúng ta. Nó là vòng luân hồi sanh tử, tức là tình trạng mà chúng ta nhận lấy 

hết cuộc sinh tồn này đến cuộc sinh tồn khác dưới sự điều khiển của những sức 

mạnh nhiễu loạn và những hành động tạo nghiệp. Như vậy chính năng lượng của 

chúng ta đã khiến cho chúng ta tái sanh và trưởng thành như chúng ta hiện là. 

Tuy nhiên, nghiệp không phải là một khối đông cứng, và đời sống chúng ta 

không mang tính cố định của định mệnh đã được định sẵn. Tất cả đều tùy thuộc 

vào hoàn cảnh mà chúng ta đang sống và trạng thái tâm ý của chúng ta. Hơn 

nữa, chúng ta có khả năng kiểm soát được hành động của mình và qua đó định 

dạng cho tương lai. Ðây là quy luật của nghiệp, là sự vận hành của nguyên nhân 

và hậu quả trong dòng chảy tâm thức của chúng ta. Chúng ta cảm nhận niềm vui 

hay nỗi buồn là do những hành động có tác ý mà chúng ta đã làm trong quá khứ. 

Tâm ý của chúng ta trước đây đã tạo tác những hành động hay những hạnh 

nghiệp. Như vậy thì tâm ý của chúng ta là kẻ tạo tác chủ chốt đã tạo ra những 

cảm nhận vui buồn mà chúng ta đang nhận lãnh. 

Ý tưởng tái sanh đối với Phật giáo không phải là ý tưởng độc đáo, nhưng nó 

đóng một vai trò quan trọng trong giáo lý và sự tu tập. người ta nói rằng chính 

Ðức Phật đạt được Niết Bàn sau một loạt tái sanh, và theo kinh điển Pali vào 

đêm thành đạo, Ngài nhớ lại 100.000 kiếp trước. Tất cả chúng sanh liên tục tái 

sinh trong một chu kỳ bất tận gọi là luân hồi sanh tử, giống như sự ra đời của 

một con người không phải là khởi đầu của những vận mệnh của người đó, cũng 

giống như chết không phải là sự chấm dứt, bởi vì tất cả chúng sanh lang thang 

qua nhiều kiếp tái sanh liên tục: chư thiên có thể tái sanh thành người, người có 

thể tái sanh thành chư thiên, thú vật hoặc chúng sanh trong địa ngục có thể tái 

sanh làm người hay ngạ quỷ, vân vân. Những chúng sanh cao cả, chẳng hạn như 

các vị Bồ Tát có thể tránh được sự tái sanh bất lợi, nhưng chỉ có chư Phật và các 

vị A La Hán là hoàn toàn thoát khỏi vòng Luân hồi sanh tử, bởi vì đó là kiếp 

chót và họ sẽ không bao giờ tái sanh nữa. Vô số chúng sanh trải qua vòng Luân 

hồi được sắp xếp trong các thế giới “nhiều như cát ở hai bên bờ sông Hằng” mỗi 

hệ thống thế giới được chia làm ba cõi. Cõi thứ nhất là Dục giới, được điều 

khiển bởi ngũ căn của con người và có các vị trời cư ngụ. Tinh khiết hơn là cõi 

Sắc Giới, nơi đây có các vị Phạm Thiên và Ðại Phạm Thiên trú ngu. Cõi này 

tương đương với “Tứ Thiền Thiên” (see Tứ Thiền Thiên in Chapter 169), và 

chúng sanh của nó không có cảm giác, thọ (sờ mó), vị (nếm), ngửi (hương)... Và 

một cõi luân hồi vi tế nhất là cõi Vô Sắc Giới, một cõi tinh thần tinh khiết, 

không còn vật chất. Những vị đại phạm thiên được sinh ra ở cõi này tuy không 

còn tái sanh, nhưng họ vẫn chưa đạt được Niết Bàn, mặc dù những vị trời này đã 

đạt đến tuyệt đỉnh của sự sống, từng cõi trong hệ thống thế giới này tồn tại qua 

nhiều a tăng kỳ. Theo Kinh Tạp A Hàm, một phần của các bài kinh của Ðức 

Phật giải thích rằng nếu một ngọn núi cao 7 dặm (khoảng 12 cây số) và người ta 



 205 

dùng một dãy lụa để vuốt ngọn núi này thì nó sẽ mòn đi trước khi một a tăng kỳ 

trôi qua. Không có một hình thức của Phật giáo tán thành tính chính xác của vũ 

trụ học này, nhưng tất cả đều đồng ý rằng tái sinh không phải là một quá trình 

ngẫu nhiên, cũng như thế sự phát triển tâm linh của một người chi phối bởi một 

định luật tự nhiên, nghiệp. Theo luật về nghiệp trong Phật giáo, mọi hành động 

“chín muồi” như là một kết quả nào đó, chính bản thân định luật này không phải 

là luân lý, mà cũng không phải là sự trừng phạt, mà chỉ là một nét đặc trưng của 

các yếu tố cấu thành của vòng luân hồi, không có ‘nghiệp’  thì bất cứ điều gì nói 

về sự giác ngộ sẽ trở nên vô nghĩa: người ta không thể nỗ lực hướng đến sự giác 

ngộ nếu không có một con đường tác động đến sự phát triển của một người. 

Nghiệp điều khiển những hành động có chủ đích và tạo nên những ấn tượng 

hoặc những khuynh hướng trổ quả ‘chín muồi’ đúng thời điểm. Nhưng kết quả 

của nó không giới hạn với đời sống hiện tại mà mở rộng ra với thời kỳ dài hơn 

bởi sự việc tạo nên những lần tái sinh hài lòng hoặc không hài lòng. Trong Kinh 

Na Tiên Vấn Ðáp (khoảng thế kỷ thứ 1 hay thứ 2 sau Tây lịch), một tác phẩm 

đối thoại giữa nhà sư Na Tiên và vua Di Lan Ðà. Na Tiên giải thích rằng hành 

động được liên kết với hậu quả ở cùng một tính cách như hột xoài liên kết với 

quả của nó. Một người đánh cắp một cây của một người khác đáng bị hình phạt 

đánh đòn, dù rằng người này không lấy hạt giống của cây, bởi vì nếu người ta 

không gieo hạt thì không hái được quả trổ. Quả của nghiệp bị ảnh hưởng tới 

những hành động tốt hoặc xấu và chúng sẽ đem lại những kết quả hài lòng hay 

bất mãn. Ðiều này tạo nên những khía cạnh tâm lý và đạo đức của ‘nghiệp’. Mỗi 

hành động tác ý được đi kèm theo từng loại trạng thái tâm khác nhau. Nếu 

những trạng thái tâm này bắt nguồn ở sự đồng cảm, trí huệ và không tham ái, 

như vậy chúng được xem là ‘tâm thiện,’ và mang tính nghiệp lợi ích. Tuy nhiên, 

nếu một hành động đi kèm với một trạng thái tâm ăn sâu bởi tham, sân, si, như 

vậy nó là bất thiện và có thể dẫn đến nghiệp xấu. Ví dụ trong sự độ lượng là một 

hành động tốt, nó là thái độ ở phía sau hành động, nó chỉ lòng bi mẫn sâu xa 

hoặc tình thân ái, điều này quyết định ‘hạt giống của nghiệp’ sẽ tạo ra ‘qủa’ của 

những hành động. Cuối cùng, mục đích của đạo Phật là dạy con người dập tắt 

lửa tham, sân, si, từ đó bớt gieo những mầm mống nghiệp xấu và cuối cùng là 

chứng nghiệm Niết Bàn, để dập tắt chúng một cách hoàn toàn. Chúng ta tái sanh 

theo nghiệp của mình. Nếu chúng ta sống đời lương thiện thì sẽ được tái sanh 

vào cảnh giới tốt. Tâm ở trạng thái thiện vào lúc chết làm cho tái sanh tốt đến. 

Nếu chúng ta sống một đời sống ác nghiệp thì tái sanh xấu sẽ đến. Nhưng dầu tái 

sanh vào bất cứ nơi nào, chúng ta cũng không ở đấy vĩnh viễn. Khi thọ mạng ở 

đó hết hạn, cái chết xãy ra và chúng ta lại sẽ đi vào một cuộc tái sanh mới. Sự 

chết rồi tái sanh cứ lập đi lập lại mãi như thế trong chu trình mà chúng ta gọi là 

“Luân Hồi Sanh Tử”. Nghiệp nhấn mạnh tầm quan trọng của đời sống con người 

bởi vì hầu hết những hành động xấu hay tốt được thực hiện trong cõi người. Chư 

thiên hưởng những quả thiện từ những hành động tốt trong quá khứ, trong khi 

đó những ai tái sanh trong cõi địa ngục có ít cơ hội để thực hiện những hành 

động đạo đức hoặc vô đạo đức. Khi nghiệp đi theo tiến trình của nó, cuối cùng 

những chúng sanh kém may mắn này có thể đạt được một sự tái sanh thuận lợi 

hơn. 

  



 206 

II.   Phật Giáo Và Cái Gọi Là “Ðấng Sáng Tạo”: 

Trong Phật giáo, không có sự phân biệt giữa thần linh hay chúng sanh siêu việt 

và người bình thường. Hình thức cao nhứt của một chúng sanh là Phật. Tất cả 

mọi người đều có khả năng thành Phật nếu họ chịu theo tu tập theo những lời chỉ 

dạy của Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni. Bằng cách tuân theo những giáo thuyết của 

Ðức Phật và những pháp thực hành về Phật giáo, ai cũng có thể trở thành một vị 

Phật. Một vị Phật cũng là một chúng sanh con người, nhưng chúng sanh ấy đã 

chứng ngộ và thông hiểu tất cả những tác dụng và ý nghĩa của đời sống và vũ 

trụ. Khi một con người chứng ngộ và thật sự thông hiểu về mình và vạn hữu, 

người ta gọi người đó là Phật, hay là bậc giác ngộ. 

Ngoại đạo tin rằng có một đấng tạo hóa hay thượng đế có thể tự ý tạo dựng nên 

vạn vật. Nói cách khác, mọi sự vật, họa phúc, xấu tốt, vui khổ trên thế gian đều 

do quyền năng của một đấng tạo hóa tối cao, một vị chúa tể duy nhất sáng tạo có 

quyền thưởng phạt. Ðạo Phật, ngược lại, không phải là một hệ thống của niềm 

tin và sự thờ phượng mù quáng. Ðức Phật daỵ rằng không có cái gọi là “Thượng 

đế sáng tạo.” Chúng sanh không được sáng tạo bởi một đấng thượng đế hay 

đấng tạo dựng, cũng không phải là kết quả của tiến trình tiến hóa lâu dài như đã 

đề nghị trong thuyết tiến hóa của Darwin. Theo kinh Trung Bộ, thế giới tự nhiên 

và con người không phải là sản phẩm của bất kỳ mệnh lệnh sáng tạo của một 

đấng sáng tạo nào, mà chúng chỉ đơn thuần là những kết quả của tiến trình tiến 

hóa mà thôi. Trong đạo Phật, không có những thứ như lòng tin theo giáo điều 

hay lòng tin vào đấng tối thượng. Thật ra, Phật giáo không tin rằng có một đấng 

tuyệt đối siêu việt hơn con người. Chính vì vậy mà Ðức Phật thuyết giảng về 

thập nhị nhân duyên hoặc lý duyên khởi. Pháp duyên khởi nhấn mạnh các pháp 

đều tùy thuộc lẫn nhau cả về hai mặt hiện tượng lẫn bản thể, cùng đồng sanh và 

đồng diệt với các pháp khác. Không có thứ gì có thể tồn tại độc lập hoặc có thể 

nói là tự tồn tại. Phật giáo không tin rằng có một thực thể duy nhất trong vũ trụ; 

và Phật giáo cũng không chấp nhận khái niệm nhất thần của một đấng Tuyệt Ðối 

như là một thực thể tối hậu. Theo giáo thuyết của Ðức Phật thì lúc nào cũng có 

con người, không nhất thiết là ở hành tinh này của chúng ta. Sự xuất hiện của 

một thân thể vật chất của con người tại bất cứ nơi nào đều bắt đầu với sự phát 

sinh tinh thần của “nghiệp chúng sanh.” Chính cái tâm, chứ không phải là thân 

thể vật chất là căn nguyên của tiến trình này. Con người không phải là sản phẩm 

đặc biệt của cái gọi là Thượng đế, và con người không được độc lập với những 

hình thức tái sanh khác của chúng sanh và có thể tái sanh trong lục đạo. Cũng 

như vậy, những chúng sanh khác cũng có thể tái sanh làm người. 

Các tôn giáo khác cho rằng Thượng đế ban giáo pháp của Ngài dưới hình thức 

một thông điệp cho một người, rồi người này truyền bá đến những người khác, 

cho nên họ cần phải tin người này dù rằng cái gọi là “Ðấng Sáng Tạo” mà người 

đó tuyên bố lúc nào cũng vô hình đối với họ. Còn trái lại, bất cứ khi nào Ðức 

Phật nói việc gì, việc đó đã được Ngài trắc nghiệm giá trị của nó qua bản thân 

Ngài như một con người bình thường. Ngài tuyên bố không có thần linh. Không 

bao giờ Ngài cho rằng bất cứ việc gì là đều do nhận được từ nguồn tin bên 

ngoài. Trong suốt quá trình hoằng pháp của Ngài, Ngài luôn khẳng định các 

người dự thính cứ tự do hỏi Ngài, chất vấn Ngài về giáo lý của Ngài để tự họ có 

thể hiểu được chân lý. Chính vì vậy mà Ngài khẳng định: “Hãy đến xem nhận 



 207 

xét, chứ không phải đến để tin.” Phật tử chơn thuần nên tự hỏi cái nào đáng tin 

cậy hơn, lời xác nhận do kinh nghiệm bản thân của một người có thật, hay tin 

cậy vào một người mà họ cho rằng đã nghe thấy từ một người nào đó và người 

này lúc nào cũng vô hình. 

  

  

III.  Quan Niệm Của Phật Giáo Về Tiền Ðịnh: 

Phật giáo không để tâm đến các thuyết tất định hay bất định, bởi vì Phật giáo 

chủ trương lý thuyết tự do ý chí giữa các lãnh vực nhân sinh. Do đó, Phật giáo 

không liên hệ đến thuyết định mệnh, nó không chấp nhận sự hiện hữu của một 

định mệnh. Theo đạo Phật, chúng sanh mọi loài nhận đời sống hiện hữu như là 

kết quả tự tạo, và ngay ở hiện tại, chúng cũng đang tự tạo lấy kết quả. Sống chết 

không phải là định mệnh có trước cho một chúng sanh, mà chỉ đơn thuần là hậu 

thân của nghiệp. Ai hành động, sớm muộn gì rồi cũng phải gặt lấy hậu quả, chứ 

không ai có khả năng quyết định vận mạng của ai trong vũ trụ nầy cả. Trong 

Kinh Pháp Cú, Ðức Phật đã dạy: “Tất cả chúng ta đều là kết quả của những gì 

chúng ta đã tư tưởng; nó nương tựa trên các tư tưởng của chúng ta.” Vì thế làm 

gì có chỗ đứng cho quan niệm về “Tạo Hóa” trong đạo Phật. 

Theo thuyết định mệnh, mỗi người chúng ta đều có một số phận sẵn mà chúng ta 

không thể thay đổi cũng như không thể làm gì khác. Như câu nói “Việc gì đến, 

sẽ đến.” Theo triết lý này, nhân tố ấn định số phận không phải là Thượng Ðế có 

cá tánh theo thuyết thần quyền, mà đúng ra là một sức mạnh bí mật và trừu 

tượng gọi là “Số phận” vượt quá tầm hiểu biết của chúng ta, và do đó vượt ngoài 

khả năng thuyết phục hay dẫn giải của con người. Trong đạo Phật không có cái 

gọi là số phận. Kỳ thật đạo Phật coi đó là đường nẻo mà chúng sanh phải đi qua 

(vì nghiệp lực của chính mình). Vận mạng của chúng ta sinh ra từ cá tánh, cá 

tánh sanh ra từ tánh hạnh, tánh hạnh sanh ra từ hành động, và hành động sanh ra 

từ ý nghĩ, và ý nghĩ phát khởi từ tâm, nên khiến tâm trở thành phương thức tối 

hậu của vận mạng. Thật vậy, tâm là đấng sáng tạo duy nhất được Phật giáo công 

nhận, và sức mạnh của tâm là sức mạnh đáng kể trên thế giới. Milton, một thi sĩ 

người Anh vào thế kỷ thứ 17 nói: “Tâm có thể biến địa ngục thành thiên đường 

và thiên đường thành địa ngục.” Khi chúng ta nghĩ tốt, hành động của chúng ta 

không thể xấu. Bằng cách nghĩ tốt, chúng ta sẽ tạo hành động tốt hơn, phát triển 

tánh hạnh tốt hơn, nhào nặn cá tánh tốt hơn, và hưởng thọ vận mạng tốt hơn.  

  

IV.  Quan Niệm Linh Hồn Trong Phật Giáo: 

Trong tư tưởng Phật giáo, không có cái gọi là “Linh hồn.” Sanh đi trước tử, và 

tử cũng đi trước sanh, vì cặp sanh tử nầy cứ theo nhau liên tiếp không ngừng. 

Tuy nhiên, không có cái gọi là linh hồn hay bản ngã, hay thực thể cố định nào di 

chuyển từ kiếp nầy qua kiếp khác. Mặc dù con người là một đơn vị tâm-vật lý 

bao gồm hai phần vật chất và tinh thần hay tâm, nhưng tâm không phải là linh 

hồn hay bản ngã theo nghĩa của một thực thể vĩnh hằng, một cái gì đó được tạo 

sẵn và thường hằng. Tâm chỉ là một lực, một dòng tương tục năng động, có khả 

năng tồn trữ những ký ức không chỉ trong kiếp nầy, mà cả những kiếp quá khứ 

nữa. Tâm không phải là một thực thể cố định. Chính Ðức Phật đã nhấn mạnh 

rằng cái gọi là con người hay cá thể chỉ là một sự kết hợp của các tâm và vật lực 



 208 

thay đổi liên tục mà thôi. Có người sẽ hỏi nếu không có một linh hồn hay bản 

ngã thường hằng đi đầu thai, thì cái gì được tái sanh? Theo Phật giáo, không hề 

có một thực thể thường hằng dưới dạng bản ngã hay linh hồn đi đầu thai hay di 

chuyển từ kiếp nầy sang kiếp khác. Tất cả đều ở trong trạng thái trôi chảy liên 

tục. Cái mà chúng ta thường gọi là đời sống ở đây chỉ là sự vận hành của ngũ 

uẩn, hoặc là sự vận hành của những năng lực của thân và tâm mà thôi. Những 

năng lực nầy không bao giờ giống hệt nhau trong hai khoảnh khắc liên tiếp, và 

trong cái hợp thể thân và tâm nầy chúng ta không thấy có thứ gì thường hằng cả. 

Con người trưởng thành hôm nay không phải là đứa bé của năm xưa, cũng 

không phải là một người hoàn toàn khác biệt, mà chỉ là mối quan hệ của tương 

tục tính. Hợp thể thân và tâm hay năng lực tinh thần và thể xác nầy không mất 

vào lúc chết, vì không có năng lực nào đã từng mất cả. Nó chỉ sắp xếp lại, tổ 

chức lại trong điều kiện mới mà thôi. Về những vấn đề tâm lý học, Phật giáo 

không chấp nhận sự hiện hữu của một linh hồn được cho là chân thật và bất tử. 

Vô ngã áp dụng cho tất cả vạn hữu (sarva dharma), hữu cơ hay vô cơ. Theo 

Nhân Sinh, Phật giáo cũng không chủ trương có linh hồn, không có cái ngã chơn 

thật nào là bất tử. Còn trong trường hợp chỉ chung cho vạn hữu, cũng không có 

bản thể, không có bản chất nào mà không biến dịch. Bởi vì không có một cái 

ngã chân thực theo không gian, nghĩa là không có thực thể, nên không bao giờ 

có thường hằng. 

  

V.   Thức Tái Sanh: 

Theo Phật giáo, thức tái sanh không phải là một tự ngã hay linh hồn(1), hoặc một 

thực thể cảm thọ quả báo tốt xấu của nghiệp thiện ác, mà là thứ tái sanh được 

quyết định bởi các duyên. Ngoài duyên không có thức sanh khởi. Chúng ta đặt 

tên cho dòng tâm thức nầy bằng những từ như: sanh, tử, tiến trình tâm, vân vân. 

Kỳ thật chỉ có những sát na tâm, sát na tâm cuối cùng chúng ta gọi là “tử”, sát na 

tâm đầu tiên chúng ta gọi là “sanh”. Như vậy, những lần sanh tử xãy ra trong 

dòng tâm thức nầy, cũng chỉ là một chuỗi của những sát na tâm tương tục mãi 

mãi mà thôi. Bao lâu con người còn chấp chặt vào sự hiện hữu do vô minh, ái, 

và thủ của họ, chừng đó cái chết đối với người ấy vẫn không phải là sự chấm dứt 

cuối cùng. Họ sẽ tiếp tục lăn trôi trong “Bánh xe sinh tồn” hay “vòng luân hồi” 

của họ. Ðây là trò chơi bất tận của “nhân và quả” được nghiệp duy trì sự chuyển 

động không ngừng, bị che lấp bởi vô minh và thúc đẩy bởi ái dục. Vì nghiệp do 

chúng ta tạo tác, nên chúng ta có đủ sức mạnh để bẻ gẫy chuỗi nhân quả bất tận 

nầy. Chính do đoạn trừ vô minh và cắt đứt động lực thúc đẩy của nó là tham ái, 

khát khao sự hiện hữu, ước muốn sống nầy, mà vòng luân hồi dừng lại. Theo 

Kinh Trung Bộ, Ðức Phật giải thích: “Làm thế nào sự tái sanh trong tương lai 

không xãy ra? Do sự diệt của vô minh, mà tham ái được đoạn diệt, như vậy sự 

tái sanh trong tương lai không xãy ra. Theo Kinh Pháp Cú (153-154), sau khi đạt 

đến giác ngộ, Ðức Phật đã nói lên những lời hân hoan nầy: 

                       “Lang thang bao kiếp sống 

                        Ta tìm nhưng không gặp 

                         Người xây dựng nhà nầy 

                         Khổ thay phải tái sanh 

                         Ôi! Người làm nhà kia, 



 209 

                         Nay ta đã thấy ngươi, 

                         Người không làm nhà nữa, 

                         Ðòn tay ngươi bị gẫy 

                         Kèo cột ngươi bị tan 

                         Tâm ta đạt tịch diệt 

                         Tham ái thảy tiêu vong.” 

  

Ghi Chú: 

(1)    Ngoại đạo tin có cái gọi là “linh hồn.” Phật tử tin mọi chúng sanh lăn trôi 

trong sáu đường chỉ vì tâm thức của họ. Về những vấn đề tâm lý học, Phật giáo 

không chấp nhận sự hiện hữu của một linh hồn được cho là chân thật và bất tử. 

Vô ngã áp dụng cho tất cả vạn hữu (sarva dharma), hữu cơ hay vô cơ. Theo 

Nhân Sinh, Phật giáo cũng không chủ trương có linh hồn, không có cái ngã chơn 

thật nào là bất tử. Còn trong trường hợp chỉ chung cho vạn hữu, cũng không có 

bản thể, không có bản chất nào mà không biến dịch. Bởi vì không có một cách 

ngã chân thực theo không gian, nghĩa làkhông có thực thể, nên không bao giờ có 

thường hằng. 

  

VI.  Sáu Ðiểm Cuối Cùng Tiêu Biểu Nơi Sẽ Tái Sanh: 

Phật giáo dạy rằng con người không nhất định chỉ tái sanh trở lại vào thế giới 

của chúng ta. Do kết quả của những hành động thiện lành, một người có thể 

được hưởng những phước đức về đất nước, thân thể, hoàn cảnh chung quanh và 

sự giáo dục trong đời sau tốt đẹp hơn. Nói cách khác, thế giới mà một người sẽ 

luân hồi ở kiếp sau được quyết định bởi sự ưu thế của những hành động thiện ác 

của cá nhân đó hay là sự dẫn dắt của nghiệp lực. Theo Kinh A Hàm thì Phật dạy 

rằng phàm một người khi đã chết thì thân thể trở nên lạnh giá vì hỏa đại đã tắt 

mất. Tuy nhiên, sau khi tắt thở rồi, nhưng trong thân thể cũng vẫn còn một chỗ 

nóng tối hậu trước khi hoàn toàn trở nên lạnh giá. Nơi nào Thần Thức thoát ra 

sau cùng thì nơi đó là nơi còn ấm sau cùng trong thân thể, và có sáu nơi tiêu 

biểu cho sáu đường tái sanh, hoặc nóng nơi đỉnh đầu, nóng ở mắt, nóng nơi 

ngực, nóng nơi bụng, nóng nơi đầu gối, hoặc nóng nơi hai lòng bàn chân. Thỉnh 

thoảng điểm nóng nầy vẫn còn nóng đến bốn năm tiếng đồng hồ sau khi chết. 

Có sáu điểm nóng tối hậu tiêu biểu cho sự tái sanh nơi lục đạo. Trong Kinh A 

Hàm, Ðức Phật dạy, có sáu điểm nóng tối hậu tiêu biểu cho sự tái sanh nơi lục 

đạo. Thứ nhất là “Ðảnh Thánh”. Khi một người đã chết được vài giờ, khắp thân 

thể chỗ nào cũng giá lạnh như băng, nhưng vẫn còn điểm nóng trên đỉnh đầu, 

nghĩa là thần thức của người nầy do nơi đỉnh đầu mà xuất ra khỏi thân xác, tức 

là người ấy tái sanh vào cõi Thánh. Nói cách khác, khi thần thức của người chết 

xuất ra từ nơi đỉnh đầu, chúng ta biết chắc là thần thức của người ấy được siêu 

thoát về nơi Thánh cảnh. Thứ nhì là “Mắt sanh Thiên”. Khi điểm nóng sau cùng 

trên thân thể là hai mắt và trán thì thần thức của người ấy đã sanh về cõi trời. 

Thứ ba là “Tim Người”. Khi điểm nóng sau cùng nơi tim, là thần thức của người 

ấy đã sanh lại cõi người. Thứ tư là “Bụng Ngạ quỷ”. Khi điểm nóng sau cùng 

trong thân thể là bụng, thì thần thức của người ấy đã sanh làm ngạ quỷ. Thứ năm 

là “Ðầu gối Bàng sanh”. Khi điểm nóng sau cùng trong thân thể là đầu gối, thì 

thần thức của người ấy đã tái sanh vào loại bàng sanh (thú). Thứ sáu là “Lòng 



 210 

bàn chân Ðịa ngục”. Khi điểm nóng sau cùng trong thân là lòng bàn chân, thì 

thần thức của người ấy đã bị đọa vào địa ngục. 

Theo Ấn Quang Ðại Sư, sau khi tắt thở rồi thì thần thức lìa ra khỏi xác thân. Nơi 

nào còn nóng sau rốt là thần thức xuất ra ở đó, và do đó người ta biết được 

người ấy sẽ tái sanh vào cõi nào. Thứ nhất là “Ðảnh Thánh”. Khi một người đã 

chết được vài giờ, khắp thân thể chỗ nào cũng giá lạnh như băng, nhưng vẫn còn 

điểm nóng trên đỉnh đầu, nghĩa là thần thức của người nầy do nơi đỉnh đầu mà 

xuất ra khỏi thân xác, tức là người ấy tái sanh vào cõi Thánh. Nói cách khác, khi 

thần thức của người chết xuất ra từ nơi đỉnh đầu, chúng ta biết chắc là thần thức 

của người ấy được siêu thoát về nơi Thánh cảnh, ví dụ như cõi Tây Phương Tịnh 

Ðộ của Ðức Phật A Di Ðà. Thứ hai là “Mắt sanh Thiên”. Khi điểm nóng sau 

cùng trên thân thể là hai mắt và trán thì thần thức của người ấy đã sanh về cõi 

trời. Khi các phần thân thể đều lạnh hết nhưng nơi mắt và trán vẫn còn nóng thì 

ta biết chắc chắn rằng thần thức của người chết ấy xuất ra từ nơi mắt và như thế, 

người nầy được siêu thoát về cõi trời. Người nào khi sắp lâm chung sẽ sanh lên 

cõi Trời thì có những dấu hiệu sau đây: sanh lòng thương xót người khác; phát 

khởi tâm lành; lòng thường vui vẻ; chánh niệm hiện ra; đối với tiền của, vợ con, 

không còn tham luyến; đôi mắt có vẻ sáng sạch; ngước mắt nhìn lên không trung 

mỉm cười, hoặc tai nghe tiếng thiên nhạc, mắt trong thấy tiên đồng; thân không 

hôi hám; sống mũi ngay thẳng, không xiên xẹo; lòng không giận dữ. Thứ ba là 

“Tim Người”. Khi điểm nóng sau cùng nơi tim, là thần thức của người ấy đã 

sanh lại cõi người. Khi các phần thân thể đều lạnh hết, nhưng nơi tim và ngực là 

chỗ nóng tối hậu thì thần thức của người chết đó sẽ được sanh trở lại cõi người. 

Người nào khi lâm chung sẽ đáo sanh trở lại cõi người thì có những dấu hiệu sau 

đây: thân không bệnh nặng; khởi niệm lành, sanh lòng hòa diệu, tâm vui vẻ, vô 

tư, ưa việc phước đức; ít sự nói phô trương, nghĩ đến cha mẹ, vợ con; đối với 

các việc lành hay dữ, tâm phân biệt rõ ràng không lầm lẫn; sanh lòng tịnh tín, 

thỉnh Tam Bảo đến đối diện quy-y; con trai, con gái đều đem lòng thương mến 

và gần gũi xem như việc thường; tai muốn nghe tên họ của anh chị em và bạn 

bè; tâm chánh trực không dua nịnh; rõ biết bạn bè giúp đỡ mình, khi thấy bà con 

đến săn sóc thời sanh lòng vui mừng; dặn dò, phó thác lại các công việc cho thân 

quyến rồi từ biệt mà đi. Thứ tư là “Bụng Ngạ quỷ”. Khi điểm nóng sau cùng 

trong thân thể là bụng, thì thần thức của người ấy đã sanh làm ngạ quỷ. Thứ năm 

là “Ðầu gối Bàng sanh”. Khi điểm nóng sau cùng trong thân thể là đầu gối, thì 

thần thức của người ấy đã tái sanh vào loại bàng sanh (thú). Thứ sáu là “Lòng 

bàn chân Ðịa ngục”. Khi điểm nóng sau cùng trong thân là lòng bàn chân, thì 

thần thức của người ấy đã bị đọa vào địa ngục. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 211 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

• Chương Bốn Mươi Sáu 

•   

• Tán Thán 21 Vị Hóa Thân Ðộ Mẫu 

• Theo Truyền Thống Mật Tông 

•   

• I.   Tổng Quan Về Ðộ Mẫu & 21 Vị Hóa Thân Ðộ Mẫu: 

Ða La Bồ Tát hay Ta La Bồ Tát Bồ Tát hay Ta La là một hình thức của Quan 

Âm, người ta nói rằng Bồ Tát Ta La được tạo thành bởi con mắt của Quán 

Âm. Từ Bắc Phạn chỉ “Người Nữ Cứu Ðộ.” Phật giáo Tây Tạng gọi ngài là 

Phật Ðộ Mẫu. Ðây là một trong những vị Phật phổ cập nhất trong Phật giáo Tây 

Tạng. Theo truyền thuyết Tây tạng, ngài sanh ra từ những giọt nước mắt chảy ra 

của Quán Thế Âm Bồ Tát, người bị buồn bã vì sự đau khổ của chúng sanh. 

Trong kiếp quá khứ người ta nói ngài đã tuyên bố rằng đã có nhiều vi Phật hiện 

thân làm người nam, nhưng có rất ít hiện thân làm người nữ. Vì vậy, dù ngài 

nhận thức rằng phân biệt giới tính chỉ có trên mức độ tục đế, ngài nguyện 

thường xuất hiện dưới hình thức người nữ vì điều này sẽ đặc biệt có lợi cho phụ 

nữ. Trong Phật giáo Tây Tạng, những hình thức Ðà La phổ cập nhất là Bạch Ðà 

La, Bích Ðà La và Xích Ðà La. Bên cạnh Lục Sắc Quán Thế Âm, Xích Sắc 

Quán Thế Âm và Bạch Sắc Quán Thế Âm, còn có 21 vị Hóa Thân Quán Thế 

Âm hay 21 vị Hóa Thân Ðộ Mẫu. Ðây là hai mươi mốt hình thức chính của Ðà 

La, mỗi hình thức đều có màu sắc và hình thù khác nhau: 1) Cứu Nạn Hỏa Hoạn 

Quán Thế Âm, 2) Cứu Nạn Ăn Thịt Quán Thế Âm, 3) Cứu Nạn Voi Dày Quán 

Thế Âm, 4) Cứu Nạn Tai ươn Ðất Quán Thế Âm, 5) Cứu Nạn Ma Quỷ Quán 

Thế Âm, 6) Cứu Nạn Ðói Quán Thế Âm, 7) Cứu Nạn Thủy Tai Quán Thế Âm, 

8) Cứu Ðộ Tăng Năng Lực Quán Thế Âm, 9) Cứu Ðộ Tăng Hòa Hợp Quán Thế 

Âm, 10) Cứu Ðộ Tăng Thịnh Vượng Quán Thế Âm, 11) Cứu Nạn Sư Tử Quán 

Thế Âm, 12) Cứu Nạn Hủy Hoại Quán Thế Âm, 13) Cứu Nạn Chính Trị Quán 



 212 

Thế Âm, 14) Cứu Nạn Bệnh Tật Quán Thế Âm, 15) Nguồn Của 20 vị Hóa Thân 

Ðộ Mẫu Quán Thế Âm, 16) Cứu Nạn Rắn Quán Thế Âm, 17) Cứu Nạn Trộm 

Cướp Quán Thế Âm, 18) Cứu Nạn Chết Phi Thời Quán Thế Âm, 19) Cứu Nạn 

Gươm Ðao Quán Thế Âm, 20) Cứu Nạn Chiến Tranh Quán Thế Âm, 21) Cứu 

Nạn Gió Bão Quán Thế Âm. 

•   

• II.   Tán Thán 21 Vị Hóa Thân Ðộ Mẫu Theo Truyền Thống Mật Tông: 

• OM – Kính lạy đức Quan Âm Phổ Ðộ Mẫu tôn kính. 

• 1) Kính lạy đức Phổ Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Hỏa Hoạn Quán Thế Âm, bậc 

đại hùng thần tốc, ánh mắt như tia chớp, đản sanh từ nhụy sen, trổ từ giọt 

nước mắt của Quan Âm Ðại Sĩ: là đấng đại cứu độ, của cả ba thế giới. 

• 2) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Ăn Thịt Quán Thế Âm, khuôn mặt 

ngài tròn đầy, như trăm vầng trăng thu, tỏa rạng ngời ánh sáng, của hàng 

ngàn thiên hà. 

• 3) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Voi Dày Quán Thế Âm, đản sanh từ 

nhụy sen, màu vàng tỏa ánh biếc, tay trang nghiêm sen quí, ngài là bậc hiện 

thân, của mọi hạnh siêu việt: bố thí và tinh tấn, hàng phục mọi khổ hạnh, 

nhẫn nhục và an định, là pháp tu của ngài. 

• 4) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Tai ươn Ðất Quán Thế Âm, là mũ 

miện cao quí, của mười phương Như Lai, hàng phục vô lượng ma, viên mãn 

hạnh toàn hảo, ngài là chốn nương dựa, tất cả những người con, của chư 

Phật Thế Tôn. 

• 5) Kính lạy đức Phổ Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Ma Quỷ Quán Thế Âm, hai 

chủng tử nhiệm mầu, TUTTARA và HUM, ngài rót đầy ba cõi, Dục, Sắc và 

Vô Sắc, đạp rụng bảy thế giới, nhiếp thọ khắp chúng sanh. 

• 6) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Ðói Quán Thế Âm, là bậc mà chư 

Thiên: Ðế Thích, Tích Lịch Thiên, Phạm Thiên, Phong Lôi Thần, và các 

bậc Ðế Thiên, đều hết lòng sùng kính; cùng tất cả quỷ thần: Khởi Thi, Càn 

Thát Bà, và cả loài Dạ Xoa, đều hết lòng tôn vinh. 

• 7) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Thủy Tai Quán Thế Âm, với âm 

TRAT và PHAT, ngài phá hủy toàn bộ, mọi luân xa huyền thuật, đôi chân 

ngài nhấn xuống, bàn chân phải co lại, và chân trái duổi ra, ngài bốc cháy 

bừng bừng, trong muôn trùng lửa xoáy. 

• 8) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Ðộ Tăng Năng Lực Quán Thế Âm, đấng 

đại hùng tôn kính, với chủng tự TURE, diệt đội quân Ma Vương, và gương 

mặt đóa sen, đầy oai thần phẫn nộ, ngài quét sạch thù địch, không chừa sót 

một ai. 

• 9) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Ðộ Tăng Hòa Hợp Quán Thế Âm, tay 

trang nghiêm nơi tim, mang ấn kiết Tam Bảo, cùng pháp luân trang nghiêm, 

thân phóng toàn ánh sáng, chiếu tỏa khắp mười phương, không thiếu sót 

phương nào. 

• 10) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Ðộ Tăng Thịnh Vượng Quán Thế Âm, 

đỉnh đầu ngài tỏa rạng, nguồn ánh sáng tươi vui, tiếng cười TUTTARA, nở 

dòn tan rộn rã, thu phục hết toàn bộ, Ma vương cùng Thiên vương. 



 213 

• 11) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Sư Tử Quán Thế Âm, ngài triệu 

thỉnh tất cả, chư hộ thần sở tại, chủng tự HUM oai nộ, rung chuyển toàn thế 

giới, cứu vớt khắp chúng sanh, thoát mọi cảnh bần cùng. 

• 12) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Hủy Hoại Quán Thế Âm, đỉnh đầu 

ngài trang nghiêm, vầng trăng sắp độ rằm, điểm ngọc châu sáng chói; từ 

trong lọn tóc ngài, là Phật A Di Ðà, phóng tỏa hào quang lớn, sáng vô lượng 

vô biên. 

• 13) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Chính Trị Quán Thế Âm, giữa 

vòng lửa cháy rực, sánh bằng lửa hoại kiếp, ngài an định tự tại, với chân 

phải đưa ra, và chân trái thu vào, hoan hỷ chúng đệ tử, và diệt trừ hết thảy, 

mọi đội quân thù nghịch. 

• 14) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Bệnh Tật Quán Thế Âm, với ánh 

mắt oai thần, bàn tay vỗ mặt đất, và bàn chân trấn đạp, cùng với chủng tự 

HUM, chinh phục bảy địa ngục. 

• 15) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, Nguồn Của 20 vị Hóa Thân Ðộ Mẫu Quán Thế 

Âm, bậc đại hỷ đại đức, là đối tượng hành trì, đạt niềm vui niết bàn, với 

SOHA và OM, ngài chiến thắng toàn bộ, mọi tà ma ác quỷ. 

• 16) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Rắn Quán Thế Âm, pháp luân ban 

hoan hỷ, cho chúng sanh phúc lạc, khuất phục mọi kẻ thù, mười chủng tự 

trang nghiêm, lời nói nài mầu nhiệm, HUM, chủng tự trí huệ, phổ độ khắp 

chúng sanh. 

• 17) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Trộm Cướp Quán Thế Âm, Ngài 

dậm hân mặt đất, và tuyên ngôn TURE, chủng tự mang sắc HUM, làm chấn 

động rung chuyển, cả ba tầng thế giới, cùng ba ngọn núi lớn, Tu Di, Man 

Ða La, và núi Vin-dhy-a. 

• 18) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Chết Phi Thời Quán Thế Âm, trên 

tay là vầng trăng, in bóng hình ngọc thỏ, tựa ngân hà cõi thiên; hai lần âm 

TARA, cùng với chủng tự PHAT, ngài khiến cho tất cả, mọi chất độc tiêu 

tan. 

• 19) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Gươm Ðao Quán Thế Âm, là nơi 

chốn nương tựa, của tất cả Thiên Vương, chư Thiên, Khẩn Na La, khoác áo 

giáp lộng lẫy, mang niềm vui trong sáng, đến cho khắp mọi loài, phá tan 

mọi ác mộng, cùng với mọi chấp tranh. 

• 20) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Chiến Tranh Quán Thế Âm, với 

đôi mắt Nhật Nguyệt, tỏa ánh sáng rạng ngời, ngài tuyên ngôn hai lần, âm 

HARA và âm TUTTARA mầu nhiệm, diệt tan dịch truyền nhiễm. 

• 21) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc Cứu Nạn Gió Bão Quán Thế Aâm, trang 

nghiêm ba chân như, sung mãn lực an định, dẹp tan quân ác ma, quỷ khởi 

thi, Dạ Xoa. Trước TURE tuyệt bậc, con chí thành đảnh lễ. 

• Vậy đây là 21 lời tán dương cúng dường, đảnh lễ đức Ðộ Mẫu, cùng chân 

ngôn của ngài. 

• OM TARE TUTTARA TURE SOHA 

• Ai trì tụng chú này, mà sáng suốt sùng kính, kiên cố phát tín tâm, nơi Phật 

Phổ Ðộ Mẫu, không bỏ quên hai thời, buổi tối và rạng đông, nhất định sẽ có 

được, trọn vẹn tâm vô úy. Nghiệp chướng đều tiêu tan, giải trừ mọi ác 



 214 

nghiệp, không đọa sanh nẻo dữ. Chư Thế Tôn nhiều bằng, bảy mươi triệu 

chư vị, sẽ thọ ký người ấy, mau đạt thành thánh quả, trở thành bậc tôn quý, 

và cuối cùng thành tựu, địa vị của Phật Ðà. Tất cả mọi độc tố, thật là kinh 

khiếp nhất, từ thú vật cỏ cây, từ thiên nhiên đất đá, dù ăn lầm uống phải, 

cũng không thể gây hại, cho người luôn nhớ nghĩ, trì tụng đức Ðộ Mẫu 

(những chủng tự của ngài), có công năng dứt khổ, mọi đớn đau khổ não, 

đến từ nạn quỷ ma, hay bệnh sốt trúng độc, cho mình hay cho người, đều 

tan biến tất cả, khi hành giả trì chú, đủ hai, ba, bảy lần. Cầu con sẽ được 

con; cầu giàu sang phú quý, sẽ phú quý sang giàu; bất cứ tâm nguyện gì, 

cũng đều được như ý, toàn bộ mọi chướng ngại, đều tan biến không còn. 

•   

•   

•   

•   

•   

• Chương Bốn Mươi Bảy 

•   

• Mật Pháp Cúng Dường Ðức Phật 

• Theo Truyền Thống Mật Tông Tây Tạng** 

  

• (A) Tổng Quan Về Mật Pháp Cúng Dường 

• Ðức Phật Theo Truyền Thống Mật Tông Tây Tạng 

  

• Trong Phật giáo, mật pháp hay Phật giáo Mật tông, những phương pháp bí 

mật, phát triển đặc biệt nơi Chân Ngôn tông, thờ Ðức Ðại Nhật Như Lai, 

Thai Tạng và Kim Cương Giới; đối lại với Hiển giáo. Mật giáo gồm các 

kinh nói về mật tánh gắng sức dạy về mối tương quan nội tại của thế giới 

bên ngoài và thế giới tâm linh, sự đồng nhất của tâm và vũ trụ. Ðây là nghi 

thức mật giáo được trì tụng trong Lễ Cúng Dường Ðức Phật Lục Sắc 

Quan Âm Phổ Ðộ Mẫu, là một trong những Mật Pháp Sư trưởng Khen 

Rinpoche Lobsang Jamyang chuyên trì hằng ngày và cũng là pháp môn chư 

đệ tử của Sư trưởng hành trì đều đặn tại các Trung Tâm Văn Thù Sư Lợi tại 

Longueil, Canada và Trung Tâm Geden Schoeling tại Westminster, 

California. Sư trưởng Khen Rinpoche Lobsang Jamyang sinh năm 1933 gần 

vùng Lithang, miền đông Tây Tạng. Sư trưởng đã hoàn thành cấp bậc cao 

nhất Lharampa, tương đương với Tiến Sĩ Phật Học tại tu viện Sera Mey. 

Năm 1996, Ðức Ðạt Lai Lạt Ma ban cho Sư trọng trách làm Sư Trưởng Tu 

Viện Sera Mey và Sư đã lạc thành Ðại Hùng Bảo Ðiện cho Sera Mey năm 

2002, Sư cũng thành lập Trung Tâm Văn Thù Sư Lợi tại Longueil, Canada 

và Trung Tâm Geden Schoeling tại Westminster, California. 

•   

• (B) Tóm Lược Nội Dung Mật Pháp Cúng Dường 

• Ðức Phật Theo Truyền Thống Mật Tông Tây Tạng 

  

(I) Kệ Tam Quy Y Tam Bảo 



 215 

  

• Cho đến khi đạt được giác ngộ, đệ tử xin quy y Phật Pháp Tăng. 

• Nương nhờ công đức hạnh bố thí ba la mật và các ba la mật khác. 

• Ðệ tử xin nguyện đạt đến giác ngộ để cứu độ chúng sanh. 

•   

• (II) Kệ Tứ Vô Lượng Tâm 

•   

• Xin nguyện cho mọi chúng sanh an lành và tạo nhân để được an lành. 

• Xin nguyện cho mọi chúng sanh giải thoát khỏi khổ đau và tiêu trừ tạo 

khổ đau. 

• Xin nguyện cho mọi chúng sanh không lìa an vui, tức là không phải chịu 

khổ đau. 

• Xin nguyện cho mọi chúng sanh đều an trụ trong hạnh xả, không chấp 

thủ và sân hận đối với những chúng sanh chấp thủ xa gần. 

•   

• (III) Kệ Cầu Hộ Trì Tịnh Hóa 

• Ðạo Tràng & Cúng Dường 

•   

• Xin nguyện mặt đất mọi nơi tịnh hóa, không đá sỏi gập ghềnh, như lòng bàn 

tay phẳng mịn, như ngọc lưu ly sáng trong. 

• Xin nguyện tất cả mọi thức cúng dường đến chư thiên nhân, những phẩm 

vật an bày và quán tưởng, như đám mây cúng dường Phổ Hiền Bồ Tát, tràn 

ngập và bao quanh hư không rộng lớn. 

• Nương nhờ thần lực chân lý Quy Y Tam Bảo và hộ trì của 

chư Phật và chư Bồ Tát, nhờ thần lực toàn chư Phật tích tụ phước huệ viên 

mãn, và năng lực tri kiến tánh không thâm diệu, không thể nghĩ bàn 

và thanh tịnh, xin nguyện tất cả phẩm vật cúng dường hóa thành Tánh 

Không Chân Như. 

•   

• (IV) Kệ Thỉnh Chư Phật 

•   

• Chư vị hộ trì mọi chúng sanh không ngoại lệ, và chư hộ Phật hoàn toàn 

đánh bại đoàn ma quân. Chư vị chứng ngộ mọi sự thật không ngoại lệ, 

chư Thế Tôn và thánh chúng, đệ tử thỉnh nguyện chư vị thị hiện nơi đây. 

• Ôi, chư Thế Tôn, từ khởi thủy của vô số đại kiếp, chư vị đã hành trì toàn 

hảo lòng từ bi đến các chúng sanh, và thành tựu ý nguyện của các bài cầu 

đại nguyện, chư vị nguyện mang an lành, làm lợi lạc đến các chúng sanh. Vì 

thế từ cung điện hóa sanh từ pháp giới, thị hiện vô số thần thông và ban rải 

phép lành, với mục đích giải thoát vô lượng chúng sanh. Ðệ tử thỉnh nguyện 

ngài thị hiện cùng chư vị thánh chúng. 

•   

• (V) Kệ Dâng Lễ (Tắm) Quán Phật 

•   



 216 

• Cầu xin toàn chư vị Phật, Như Lai, Ðấng Tôn Quý, chư vị Toàn Giác, Biện 

Tài Vô Ngại, Ðạt Niết Bàn, Toàn Trí của Vũ Trụ, Ðấng Ðạo Sư Vô Song 

của mọi loài chưa thuần tịnh, Bậc Thiên Nhân Sư, trước chư Phật thiêng 

liêng, đệ tử kính dâng Lễ Tắm (Lễ Quán Phật). Quán tưởng đền tắm Phật rất 

thơm tho, sàn nhà rực rỡ và bằng pha lê tráng lệ, cột nhà tuyệt đẹp, chói rực 

châu báu, và màn bằng ngọc trai phát sáng tỏa rạng. Như lúc Phật đản sanh, 

chư Thiên dâng lễ tắm, bằng nước lấy từ cõi Trời, và cũng như thế, đệ tử 

xin dâng lễ tắm. 

• Thân ngài là quả vị của mười triệu đức hạnh và công đức tối thượng. Khẩu 

ngữ của ngài thành tựu các kỳ vọng của vô lượng chúng sanh. Ý của ngài 

nhìn thấu bản tánh chân thật mọi sự vật tri kiến, không ngoại lệ: trước vị 

trưởng tộc dòng Thích Ca, đệ tử xin dâng lễ tắm. 

• Trước đấng Thiện Thệ đại từ bi, Kim Cang Trí, trước chư tổ tri kiến tối 

thượng, bậc vinh quang tối thượng Dombipa và Atisha, trước dòng truyền 

thừa hành trì và hộ trì, đệ tử xin dâng lễ tắm. 

• Trước đức Di Lặc, Vô Trước, Thế Thân, Giải Thoát Quân (Vimuktisena). 

Haribhadra, hai vị Kusali, và Suvarnadvipa. Trước dòng truyền thừa Phổ 

Ðại Trì Giới, đệ tử kính dâng lễ tắm. 

• Trước đức Văn Thù, Long Thọ, phá tà hiển chánh trong Thường và Ðoạn. 

Trước tổ Nguyệt Xứng, Ðại Vidyakokila và chư hiền thánh tổ bảo tồn ý chỉ 

chư Phật: trước dòng truyền thừa Tri Kiến Thâm Diệu, đệ tử xin dâng lễ 

tắm. 

• Trước tổ Atisha, bậc sư tối thượng về giáo lý truyền khẩu và hành trì pháp. 

Trước Dromtonpa, vị tổ giáo lý dòng Kadam, trước ba vị huynh đệ, bậc sư 

của bốn phái Du Già: trước toàn chư tổ bổn sư dòng Kadam, đệ tử xin dâng 

lễ tắm. 

• Trước tổ Tông Khách Ba, người đã tái tạo truyền thống Mật Thừa tại Tây 

Tạng. Trước bậc tôn kính Gyeltshap, biện chứng pháp vương đầy uy lực, 

trước bậc tôn kính Khedrup, bậc sư của giáo lý hiển và mật tông, trước dòng 

truyền thừa nối tiếp chư thầy tổ, đệ tử xin dâng lễ tắm. 

• Ðệ tử dâng lễ tắm lên chư vị Bổn Sư dòng truyền thừa. Ðệ tử dâng lễ tắm 

lên chư vị Hộ Phật. Ðệ tử dâng lễ tắm lên chư vị thiên nam và thiên nữ. Ðệ 

tử dâng lễ tắm lên chư vị Hộ Pháp và Thủ Hộ. 

• Ðệ tử xin lau khô thân với các vải lụa tế nhuyễn, sạch sẽ và thơm tho nhất, 

với nước ướp hương thơm chọn lọc mà hàng tỷ thế giới xin cúng dường. Ðệ 

tử xin xoa nước hương thơm trên thân sáng chói của chư Mâu Ni, tỏa rạng 

nước bóng như vàng ròng. 

• Ðệ tử xin dâng áo Thiên Y, toàn hảo, mềm dịu, cúng dường chư vị đã thành 

tựu Thân Kim Cang Bất Hoại. Dâng lên với lòng thành kính bất thối 

chuyển, và xin nguyện cho chúng con cũng sẽ đạt được thân kim cang này. 

• Vì thân chư Thế Tôn đã tự nhiên trang nghiêm tướng tốt và các dấu hiệu tôn 

quý, chư vị không cần trang sức thêm. Nhưng đệ tử vẫn xin dâng lên các 

châu báu và trang sức đẹp nhất, và nguyện cho mọi chúng sanh cũng đạt 

được thân tự nhiên đầy đủ tướng quý. 



 217 

• Trong bầu trời trước mặt, trên ngai sư tử, hoa sen và trên bồ đoàn mặt trăng, 

đức Bổn Sư an tọa, bất phân với đức Ðộ Mẫu. Bên trên là chư vị Tổ Sư 

trong dòng truyền thừa, tổ Atisha và nhiều vị khác. Bao quanh là 21 hóa 

thân đức Ðộ Mẫu, chư vị Hộ Phật, chư Phật, chư Bồ Tát, chư Thanh Văn, 

chư Bích Chi và còn nhiều nữa, cùng chư tôn tùy tùng. 

•   

•   

•   

•   

• (VI) Kệ Thỉnh Cầu Phật Trụ Thế 

•   

• Vì chư Thế Tôn thương xót đệ tử và mọi chúng sanh qua sức mạnh năng lực 

thần thông của chư vị, đệ tử xin thỉnh cầu chư vị luôn trụ thế, khi chúng con 

vẫn hằng cúng dường đến chư vị. 

•   

•   

• (VII) Kệ Thất Chi Nguyện 

•   

• (Sau đó hành trì phần tụng Thất Chi Nguyện, bắt đầu bằng đảnh lễ, cùng 

với cúng dường Mạn Ðà La). 

•   

• Ðảnh Lễ 

• Thân mầu nhiệm chứa toàn chư Phật, chính tinh ty của Ðấng Kim Cang Trì, 

là cội rễ của Tam Bảo và chư Tối Thượng, đệ tử xin đảnh lễ chư Bổn Sư. 

• Xa lìa chấp ngã nhờ lòng tịnh thánh, thoát ly khỏi ba nẻo dữ nhờ trì giới 

đức. 

• Là giáo lý tối thượng duy nhất, đệ tử xin đảnh lễ Pháp Bảo an hòa tâm. 

• Bậc Giác Ngộ, và khai thị đạo giải thoát, an trụ vững chắc trong tịnh thánh, 

là ruộng thánh điển chứa toàn giới hạnh, đệ tử cũng xin đảnh lễ trước Tăng 

Bảo. 

• Ðấng Hộ Pháp với lòng Ðại Từ Bi, Bậc Toàn Trí Thiên Nhân Sư, là ruộng 

công đức của biển đức hạnh, đệ tử cũng xin đảnh lễ đức Như Lai. 

• Chư Thiên, A Tu La khấu đầu, đảnh lễ dưới gót chân sen của ngài, 

• Trước Ðấng Giải Thoát mọi chúng sanh khỏi các nẻo dữ, trước Phật Phổ Ðộ 

Mẫu, đệ tử cũng xin đảnh lễ. 

• Trước toàn vô lượng chư vị Sư Tử, đã hạ sanh trong thế giới của mười 

phương và của ba đời. 

• Trước tất cả chư vị, không ngoại lệ, đệ tử xin đảnh lễ với tín tâm, và với 

thân khẩu ý. 

•   

• (VIII) Kệ Nguyện Phổ Hiền 

•   

• Vận dụng toàn lực hướng về giới hạnh, khấu đầu trước hóa thân tâm linh 

của chư Thế Tôn, thị hiện vô số thân, nhiều như các cực vi trong vũ trụ, đệ 



 218 

tử xin hoàn toàn đảnh lễ trước tất cả chư Thế Tôn, trong một cực vi là vô 

lượng chư Phật, nhiều bằng cực vi, chung quanh mỗi vị là chư đệ tử (Bồ 

Tát). 

• Ðệ tử quán pháp giới vô tận cũng là như vậy, không ngoại lệ, tràn ngập chư 

Thế Tôn. Với biển âm thanh tán thán chư Phật, và biển vô tận lời chữ nhiệm 

mầu, đệ tử tuyên dương tất cả mọi công đức của chư Thế Tôn, và tán thán 

chư Phật hiện Niết Bàn. 

•   

• (IX) Kệ Cúng Dường 

•   

• Với hoa và vòng hoa tuyệt đẹp hơn cả, âm nhạc, hương hoa và tàng lọng 

bảo cái, đệ tử xin cúng dường lên chư Thế Tôn. Y phục lộng lẫy, hương liệu 

thơm nhất, hương bột, hương đốt, bằng núi Tu Di, bày biện tất cả đẹp trang 

nhã nhất, đệ tử xin cúng dường lên chư Thế Tôn. Với các phẩm vật cúng 

dường vô song và đầy tràn, quán tưởng dâng lên từng đấng Thế Tôn. Với 

sức mạnh tín tâm trong giới hạnh, đệ tử xin đảnh lễ và cúng dường lên chư 

Thế Tôn. Cấu tạo từ biển phẩm vật cúng dường lên chư Thế Tôn, một đại 

dương nước uống lấy từ biển cảnh giới, cúng dường lên chư Thế Tôn với 

những biển giới hạnh, thị hiện cùng chư tôn tùy tùng. Ðệ tử cúng dường với 

biển tín tâm. Xin chư vị thọ nhận. 

• Om Arya Tare sapariwara argham tratitsa soha 

•   

• Cấu tạo từ biển phẩm vật cúng dường lên chư Thế Tôn, một đại dương nước 

uống lấy từ biển cảnh giới, cúng dường lên chư Thế Tôn với những biển 

giới hạnh, thị hiện cùng chư tôn tùy tùng. Ðệ tử cúng dường với biển tín 

tâm. Xin chư vị thọ nhận. 

• Om Arya Tare sapariwara pading tratitsa soha 

•   

• Cấu tạo từ biển phẩm vật cúng dường lên chư Thế Tôn, một đại dương nước 

uống lấy từ biển cảnh giới, cúng dường lên chư Thế Tôn với những biển 

giới hạnh, thị hiện cùng chư tôn tùy tùng. Ðệ tử cúng dường với biển tín 

tâm. Xin chư vị thọ nhận. 

• Om Arya Tare sapariwara pupe tratitsa soha 

  

• Cấu tạo từ biển phẩm vật cúng dường lên chư Thế Tôn, một đại dương nước 

uống lấy từ biển cảnh giới, cúng dường lên chư Thế Tôn với những biển 

giới hạnh, thị hiện cùng chư tôn tùy tùng. Ðệ tử cúng dường với biển tín 

tâm. Xin chư vị thọ nhận. 

• Om Arya Tare sapariwara dupe tratitsa soha 

•   

• Cấu tạo từ biển phẩm vật cúng dường lên chư Thế Tôn, một đại dương nước 

uống lấy từ biển cảnh giới, cúng dường lên chư Thế Tôn với những biển 

giới hạnh, thị hiện cùng chư tôn tùy tùng. Ðệ tử cúng dường với biển tín 

tâm. Xin chư vị thọ nhận. 

• Om Arya Tare sapariwara aloke tratitsa soha 



 219 

•   

• Cấu tạo từ biển phẩm vật cúng dường lên chư Thế Tôn, một đại dương nước 

uống lấy từ biển cảnh giới, cúng dường lên chư Thế Tôn với những biển 

giới hạnh, thị hiện cùng chư tôn tùy tùng. Ðệ tử cúng dường với biển tín 

tâm. Xin chư vị thọ nhận. 

• Om Arya Tare sapariwara gande tratitsa soha 

•   

• Cấu tạo từ biển phẩm vật cúng dường lên chư Thế Tôn, một đại dương nước 

uống lấy từ biển cảnh giới, cúng dường lên chư Thế Tôn với những biển 

giới hạnh, thị hiện cùng chư tôn tùy tùng. Ðệ tử cúng dường với biển tín 

tâm. Xin chư vị thọ nhận. 

• Om Arya Tare sapariwara newidi tratitsa soha 

•   

• Cấu tạo từ biển phẩm vật cúng dường lên chư Thế Tôn, một đại dương nước 

uống lấy từ biển cảnh giới, cúng dường lên chư Thế Tôn với những biển 

giới hạnh, thị hiện cùng chư tôn tùy tùng. Ðệ tử cúng dường với biển tín 

tâm. Xin chư vị thọ nhận. 

• Om Arya Tare sapariwara shapta tratitsa soha 

•   

• (X) Kệ Cúng Dường Ngũ Căn 

•   

• (Muốn cúng dường ngũ căn, hành 

giả tụng như phần cúng dường trước, nhưng thêm vào các câu ‘hình sắc đẹp

 nhất, v.v. thay thế cho nước uống,’v.v.  hoặc tụng bài kệ sau). 

•   

• Dâng lên chư Phật, chư vị là công đức địa, hình sắc đẹp nhất, thị hiện, 

nhưng vẫn không có tự tánh, dâng lên cúng dường, với tâm thức không 

phân lìa giữa hiện tướng và tánh không. Xin chư vị thọ nhận với tâm thức 

không lìa đại hỷ lạc. 

• Om Arya Tare sapariwara rupa tratitsa soha 

•   

• Dâng lên chư Phật, chư vị là công đức địa, thanh âm vi diệu, thị hiện, 

nhưng vẫn không có tự tánh, dâng lên cúng dường, với tâm thức 

không phân lìa giữa hiện tướng và tánh không. Xin chư 

vị thọ nhận với tâm thức không lìa đại hỷ lạc. 

• Om Arya Tare sapariwara shapta tratitsa soha 

•   

• Dâng lên chư Phật, chư vị là công đức địa, hương thơm tốt nhất, thị hiện, 

nhưng vẫn không có tự tánh, dâng lên cúng dường, với tâm thức 

không phân lìa giữa hiện tướng và tánh không. Xin chư 

vị thọ nhận với tâm thức không lìa đại hỷ lạc. 

• Om Arya Tare sapariwara gande tratitsa soha 

•   



 220 

• Dâng lên chư Phật, chư vị là công đức địa, vị giác tối thượng, thị hiện, 

nhưng vẫn không có tự tánh, dâng lên cúng dường, với tâm thức 

không phân lìa giữa hiện tướng và tánh không. Xin chư 

vị thọ nhận với tâm thức không lìa đại hỷ lạc. 

• Om Arya Tare sapariwara rasa tratitsa soha 

•   

• Dâng lên chư Phật, chư vị là công đức địa, các phẩm vật hữu hình 

tối thượng, hiển bày, nhưng vẫn không có tự tánh, dâng lên cúng dường, với 

tâm thức không phân lìa giữa hiện tướng và tánh không. Xin chư 

vị thọ nhận với tâm thức không lìa đại hỷ lạc. 

• Om Arya Tare sapariwara parsha tratitsa soha 

•   

• (XI) Kệ Hoàn Mãn Phần Cầu Nguyện 

• Cúng Dường Thất Chi 

•   

• Ðến đây, hành giả trì tụng kỹ theo các câu kệ phần tùy hỷ, cầu chuyển pháp 

luân, cầu trụ thế và hồi hướng đồng thành Phật đạo chi nguyện. 

  

Sám Hối Chi Nguyện 

• Sám hối tất cả những ác nghiệp và phạm giới đã làm trong quá khứ bởi 

chính mình hay các chúng sanh lân cận, với tâm niệm hối lỗi nhiều như khi 

đã trót uống phải độc dược, và trì tụng bài kệ sau để thệ nguyện  quết tâm 

không tái phạm sau đó, ngay cả khi phải hy sinh tánh mạng. 

• Vì bị sai khiến bởi tâm tham ái, sân hận và si mê, qua thân khẩu và cả ý, tất 

cả những ác nghiệp mà đệ tử đã phạm, đệ tử xin sám hối từng thứ một. 

  

Tùy Hỷ Chi Nguyện 

• Trước tất cả công đức của chư Thế Tôn trong mười phương, của Pháp 

Vương Tử, chư Duyên Giác, chư Thanh Văn, và các bậc Vô Học, và mọi 

chúng sanh, có bao nhiêu công đức, đệ tử xin hoan hỷ tất cả. 

•   

• Cầu Chuyển Pháp Luân Chi Nguyện 

• Cầu xin đến toàn chư vị đã nói trong mười phương thế giới, hoặc đến chư vị 

ạt toàn giác vô ngại trên con đường giác ngộ. Ðệ tử cầu xin chư vị Hộ Pháp 

trên, chuyển bánh xe Pháp vô đẳng. 

  

Cầu Trụ Thế Chi Nguyện 

• Ðệ tử cầu xin chư vị có ý bát niết bàn, vì lợi ích và mang lại an lạc cho tất 

cả mọi chúng sanh, xin chư vị trụ thế hằng nhiều đại kiếp, nhiều như các 

nguyên tử trong sáu cõi. Với hai tay chắp lại, tôn kính đệ tử thỉnh cầu. 

  

Hồi Hướng Chi Nguyện 

• Qua hành trình đảnh lễ, cúng dường, và sám hối, hoan hỷ cầu chuyển pháp 

luân, cầu trụ thế, cho dù đệ tử có tích tụ được công đức nhỏ nào, đệ tử cung 

xin hồi hướng tất cả để đạt được Giác Ngộ Viên Mãn. 



 221 

  

• (XII) Kệ Cúng Dường Mạn Ðà La 

•   

• Xin nguyện cho các ô trược của nghiệp và phiền não được tịnh hóa và xin 

nguyện cho đệ tử được thấm nhuần dòng cam lồ của Bồ Ðề Tâm. 

•   

• (XIII) Kệ Tụng Mạn Ðà La 

•   

• Cúng Dường Mạn Ðà La 

• Om bendza bhumi ah hum, Ðất nầy bằng vàng rực rỡ 

• Om bendza bhumi ah hum, Vòng đai sắt bao vòng ngoài 

• Trung tâm núi Sơn Vương-Tu Di, Ðông: Ðông Thắng Thần Châu (Thắng 

Thân), Nam: Nam Thiệm Bộ Châu (Diêm Phù Ðề), Tây: Tây Ngưu Hóa 

Châu (Ngưu Phất), Bắc: Bắc Cu Lô Châu (Bất Như Ý Âm) Các châu nhỏ: 

[Ðông] Thân & Thắng Thân, [Nam] Ngưu Phất & Tây Ngưu Phất, [Tây] Si 

& Thắng Ðạo Hành, [Bắc] Bất Như Ý Âm & Ðồng Ðạo. Núi Châu Báu, cây 

như ý, bò như ý, vụ mùa không cần cày cấy. Bánh xe quý, châu báu, hoàng 

hậu tôn quý, thừa tướng tôn quý, voi quý, ngựa quý, đại tướng tôn quý, bình 

trân báu lớn quý, thiên nữ đẹp, tràng hoa, nhã nhạc, vũ điệu, hoa thơm, 

hương, đèn, nước thơm. Nhật, nguyệt, bảo cái mọi phương, thắng phan ở 

chính giữa, toàn châu báu của chư thiên nhân, bộ sưu tập lộng lẫy, không 

thiếu thứ gì, đầy đủ và tuyệt diệu, kính dâng bổn sư từ mẫn, cùng dâng lên 

dòng truyền thừa, lên chư Thánh Tổ diệu thắng, và cũng đặc biệt dâng lên 

đức Quan Âm Phổ Ðộ Mẫu tôn kính, cùng chư tôn hộ giá và chư hộ Phật. 

Ðệ tử cúng dường cõi tịnh độ này. Kính xin chư vị từ bi thọ nhận vì lợi ích 

mọi chúng sanh. Và sau khi thọ nhận phẩm vật cúng dường, kính xin chư vị 

từ mẫn, giáo hóa cho đệ tử và cho mọi chúng sanh mẹ, rộng lớn như không 

gian, che chở cho chúng con với lòng từ bi, xin ban cho chúng con mọi 

thành tựu thế gian và xuất thế gian. Mặt đất của Mạn Ðà La này rải đầy hoa 

và thơm ngát hương trầm; trang nghiêm với núi Tu Di, tứ bộ châu, mặt trời 

và mặt trăng: xin dâng Mạn Ðà La này lên toàn các cõi Phật quán tưởng và 

xin nguyện cho mọi chúng sanh hoan hỷ thọ cảnh giới thanh tịnh này. 

  

(XIV) Kệ Thỉnh Phật Ðộ Mẫu 

•   

• Từ cung điện tối thắng Phổ Ðà Lạc Dạ, sanh ra từ chủng tự TAM mầu xanh 

lục, trang nghiêm hiện A Di Ðà Phật trên đầu, là công hạnh của chư Phật 

trong ba đời, Phổ Ðộ Mẫu, kính xin ngài thị hiện cùng chư tùy tùng. Chư 

Thiên và A Tu La khấu đầu, đảnh lễ dưới gót chân sen ngài. Trước đấng gải 

thoát mọi chúng sanh khỏi nẻo dữ, đệ tử xin đảnh lễ Phổ Ðộ Mẫu. 

  

• (XV) Kệ Tán Thán 21 Vị Hóa Thân Ðộ Mẫu 

•   

• OM – Kính lạy đức Quan Âm Phổ Ðộ Mẫu tôn kính. 



 222 

• 1) Kính lạy đức Phổ Ðộ Mẫu, bậc đại hùng thần tốc, ánh mắt như tia chớp, 

đản sanh từ nhụy sen, trổ từ giọt ước mắt, của Quan Âm Ðại Sĩ: là đấng đại 

cứu độ, của cả ba thế giới. 

• 2) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, khuôn mặt ngài tròn đầy, như trăm vầng trăng thu, 

tỏa rạng ngời ánh sáng, của hàng ngàn thiên hà. 

• 3) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, đản sanh từ nhụy sen, màu vàng tỏa ánh biếc, tay 

trang nghiêm sen quí, ngài là bậc hiện thân, của mọi hạnh siêu việt: bố thí 

và tinh tấn, hàng phục mọi khổ hạnh, nhẫn nhục và an định, là pháp tu của 

ngài. 

• 4) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, là mũ miện cao quí, của mười phương Như Lai, 

hàng phục vô lượng ma, viên mãn hạnh toàn hảo, ngài là chốn nương dựa, 

tất cả những người con, của chư Phật Thế Tôn. 

• 5) Kính lạy đức Phổ Ðộ Mẫu, hai chủng tử nhiệm mầu, TUTTARA và 

HUM, ngài rót đầy ba cõi, Dục, Sắc và Vô Sắc, đạp rụng bảy thế giới, nhiếp 

thọ khắp chúng sanh. 

• 6) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, là bậc mà chư Thiên: Ðế Thích, Tích Lịch Thiên, 

Phạm Thiên, Phong Lôi Thần, và các bậc Ðế Thiên, đều hết lòng sùng kính; 

cùng tất cả quỷ thần: Khởi Thi, Càn Thát Bà, và cả loài Dạ Xoa, đều hết 

lòng tôn vinh. 

• 7) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, với âm TRAT và PHAT, ngài phá hủy toàn bộ, 

mọi luân xa huyền thuật, đôi chân ngài nhấn xuống, bàn chân phải co lại, và 

chân trái duổi ra, ngài bốc cháy bừng bừng, trong muôn trùng lửa xoáy. 

• 8) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, đấng đại hùng tôn kính, với chủng tự TURE, diệt 

đội quân Ma Vương, và gương mặt đóa sen, đầy oai thần phẫn nộ, ngài quét 

sạch thù địch, không chừa sót một ai. 

• 9) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, tay trang nghiêm nơi tim, mang ấn kiết Tam Bảo, 

cùng pháp luân trang nghiêm, thân phóng toàn ánh sáng, chiếu tỏa khắp 

mười phương, không thiếu sót phương nào. 

• 10) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, đỉnh đầu ngài tỏa rạng, nguồn ánh sáng tươi vui, 

tiếng cười TUTTARA, nở dòn tan rộn rã, thu phục hết toàn bộ, Ma vương 

cùng Thiên vương. 

• 11) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, ngài triệu thỉnh tất cả, chư hộ thần sở tại, chủng 

tự HUM oai nộ, rung chuyển toàn thế giới, cứu vớt khắp chúng sanh, thoát 

mọi cảnh bần cùng. 

• 12) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, đỉnh đầu ngài trang nghiêm, vầng trăng sắp độ 

rằm, điểm ngọc châu sáng chói; từ trong lọn tóc ngài, là Phật A Di Ðà, 

phóng tỏa hào quang lớn, sáng vô lượng vô biên. 

• 13) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, giữa vòng lửa cháy rực, sánh bằng lửa hoại kiếp, 

ngài an định tự tại, với chân phải đưa ra, và chân trái thu vào, hoan hỷ 

chúng đệ tử, và diệt trừ hết thảy, mọi đội quân thù nghịch. 

• 14) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, với ánh mắt oai thần, bàn tay vỗ mặt đất, và bàn 

chân trấn đạp, cùng với chủng tự HUM, chinh phục bảy địa ngục. 

• 15) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, bậc đại hỷ đại đức, là đối tượng hành trì, đạt 

niềm vui niết bàn, với SOHA và OM, ngài chiến thắng toàn bộ, mọi tà ma 

ác quỷ. 



 223 

• 16) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, pháp luân ban hoan hỷ, cho chúng sanh phúc lạc, 

khuất phục mọi kẻ thù, mười chủng tự trang nghiêm, lời nói nài mầu nhiệm, 

HUM, chủng tự trí huệ, phổ độ khắp chúng sanh. 

• 17) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, Ngài dậm hân mặt đất, và tuyên ngôn TURE, 

chủng tự mang sắc HUM, làm chấn động rung chuyển, cả ba tầng thế giới, 

cùng ba ngọn núi lớn, Tu Di, Man Ða La, và núi Vin-dhy-a. 

• 18) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, trên tay là vầng trăng, in bóng hình ngọc thỏ, tựa 

ngân hà cõi thiên; hai lần âm TARA, cùng với chủng tự PHAT, ngài khiến 

cho tất cả, mọi chất độc tiêu tan. 

• 19) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, là nơi chốn nương tựa, của tất cả Thiên Vương, 

chư Thiên, Khẩn Na La, khoác áo giáp lộng lẫy, mang niềm vui trong sáng, 

đến cho khắp mọi loài, phá tan mọi ác mộng, cùng với mọi chấp tranh. 

• 20) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, với đôi mắt Nhật Nguyệt, tỏa ánh sáng rạng 

ngời, ngài tuyên ngôn hai lần, âm HARA và âm TUTTARA mầu nhiệm, 

diệt tan dịch truyền nhiễm. 

• 21) Kính lạy đức Ðộ Mẫu, trang nghiêm ba chân như, sung mãn lực an 

định, dẹp tan quân ác ma, quỷ khởi thi, Dạ Xoa. Trước TURE tuyệt bậc, con 

chí thành đảnh lễ. 

• Vậy đây là 21 lời tán dương cúng dường, đảnh lễ đức Ðộ Mẫu, cùng chân 

ngôn của ngài. 

• OM TARE TUTTARA TURE SOHA 

• Ai trì tụng chú này, mà sáng suốt sùng kính, kiên cố phát tín tâm, nơi Phật 

Phổ Ðộ Mẫu, không bỏ quên hai thời, buổi tối và rạng đông, nhất định sẽ có 

được, trọn vẹn tâm vô úy. Nghiệp chướng đều tiêu tan, giải trừ mọi ác 

nghiệp, không đọa sanh nẻo dữ. Chư Thế Tôn nhiều bằng, bảy mươi triệu 

chư vị, sẽ thọ ký người ấy, mau đạt thành thánh quả, trở thành bậc tôn quý, 

và cuối cùng thành tựu, địa vị của Phật Ðà. Tất cả mọi độc tố, thật là kinh 

khiếp nhất, từ thú vật cỏ cây, từ thiên nhiên đất đá, dù ăn lầm uống phải, 

cũng không thể gây hại, cho người luôn nhớ nghĩ, trì tụng đức Ðộ Mẫu 

(những chủng tự của ngài), có công năng dứt khổ, mọi đớn đau khổ não, 

đến từ nạn quỷ ma, hay bệnh sốt trúng độc, cho mình hay cho người, đều 

tan biến tất cả, khi hành giả trì chú, đủ hai, ba, bảy lần. Cầu con sẽ được 

con; cầu giàu sang phú quý, sẽ phú quý sang giàu; bất cứ tâm nguyện gì, 

cũng đều được như ý, toàn bộ mọi chướng ngại, đều tan biến không còn. 

• OM – Homage to the Venerable Arya Tara. 

•   

• (XVI) Kệ Thất Chi Nguyện Cầu Phật Ðộ Mẫu 

•   

• Trước đức Phổ Ðộ Mẫu tôn kính, và chư Thế Tôn cùng chư Pháp Vương 

Tử, trụ trong mười phương và ba đời, đệ tử xin kính đảnh lễ với tín tâm, đệ 

tử xin kính cúng dường hoa, hương, đèn, nến, nước thơm, thực phẩm, 

nhã nhạc, và nhiều phẩm vật, là các phẩm vật hiện thực hay là trong quán 

tưởng, kính xin chư vị tôn quý thọ nạp. Từ vô thỉ cho đến nay, đệ tử đã tạo 

mười nghiệp bất thiện và năm tội đại nghịch, xin cho quả trổ ngay bây giờ. 

Những nghiệp ác mà đệ tử đã tạo do si mê phiền não. Ðệ tử xin sám hối tất 



 224 

cả. Trước chư Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, và tất cả phàm nhân còn 

lại, đệ tử xin hoan hỷ tất cả các công đức, mà chư vị đã tích tụ qua ba đời. 

Qua các phương tiện thiện xảo, khế hợp với căn cơ và ý nguyện của mọi 

chúng sanh, đệ tử xin cầu nguyện Pháp Luân thường chuyển, cho mọi pháp 

môn, Ðại Thừa, Tiểu Thừa, và Phổ Thừa. Cho đến khi cõi Ta Bà chấm 

dứt, đệ tử cầu xin chư Phật, qua lòng từ bi, trụ thế, không nhập Niết Bàn, 

xin dẫn dắt mọi chúng sanh, thoát trầm luân trong biển khổ. Xin nguyện tất 

cả công đức tích tụ được, trở thành nhân đạt quả Giác Ngộ cho mọi chúng 

sanh hữu tình. Không chậm trễ, hướng về mọi chúng sanh, nguyện cho đệ 

tử mau trở thành bậc đạo sư toàn hảo. 

•   

• (XVII) Kỳ Nguyện 

•   

• Trước đấng Thế Tôn Từ Bi! Ðệ tử cầu nguyện đến ngài, cho con và vô 

lượng chúng sanh, tịnh hoa hai chướng ngại, viên mãn hai tích tụ công đức 

của chúng con, và ban cho Phật quả tối thượng! Cho đến khi thành tựu, qua 

tất cả các kiếp vị lai, đệ tử cầu xin ngài ban niềm vui cực lạc của chư thiên, 

nhân, xin nguyện cho mọi chướng ngại ngăn che thành tựu toàn trí, và các 

chướng ngại từ ma, quỷ, bệnh khổ, dịch tễ và tất cả, tất cả các nguyên nhân 

gây sự chết phi thời, ác mộng, điềm gở và tám nỗi kinh sợ, hay mọi tổn hại, 

hoàn toàn được an hòa và bị tiêu trừ. Ðạt an lạc thế gian và hỷ lạc tối 

thượng siêu thế gian, cầu cho mọi sự cát tường, tốt đẹp và may mắn, và mọi 

mục đích được phát triển và tăng trưởng. Ðệ tử cầu xin ngài ban cho mọi 

điều trên dễ dàng, ngay bây giờ. Qua tinh tấn kỳ nguyện đến ngài, nguyện 

cho Phật pháp nở rộ, và xin nguyện luôn chiêm ngưỡng khuôn mặt ngài, và 

xin cho Bồ Ðề Tâm, thấm nhần trong Tánh Không, tăng trưởng như vầng 

trăng non sắp lên rằm. Trong Mạn Ðà La đẹp và an lạc của các đấng Thế 

Tôn, nơi đó chúng con được đới sanh trong đóa sen đẹp và nhiệm mầu, hiện 

ra với toàn vô lượng chư Thế Tôn thị hiện, xin cho chúng con được thọ ký 

thành Phật vị lai, là vị Phật mà đã cầu từ tất cả đời quá khứ, là công hạnh 

của chư Phật trong ba đời, sắc xanh lam-lụ c với một mặt, hai tay, Ðấng An 

Hòa! M ẹ cứu đ ộ tay cầm đ ó a sen, ban toàn phép lành! Ðấng Thế Tôn, 

Phổ Ðộ Mẫu, với thân ngài và chư tôn tùy tùng, với thân mạng và cõi Phật 

của ngài, với các tướng quý, và như thế, xin nguyện cho đệ tử, và mọi 

chúng sanh hữu tình đạt được như ngài. Nhờ oai lực tán thán và kỳ nguyện 

đến ngài, cho chúng con và tất cả chúng sanh hữu tình khắp nơi, xin nguyện 

cho mọi bệnh tật, khốn khó, rủi ro và tranh chấp được an hòa, xin cho Phật 

pháp và điều cát tường tăng trưởng! 

•   

• (XVIII) Kệ Cúng Dường Bánh Torma 

•   

• Từ trong bản thể của Tánh Không khởi ra chủng tự BHRUM rồi lại hóa 

thành bình châu báu lớn rộng bao trùm. Trong đó, bánh torma nghi lễ cúng 

dường biến thành biển cam lồ trí tuệ vô nhiểm. OM AH HUM (3 lần) 



 225 

• Ðấng Tôn Kính (Ðộ Mẫu) thu nhiếp toàn bộ tinh túy của bánh cúng dường 

torma qua ống hút làm bằng kim cang quang. 

• Om Arya Tare sapariwara idam balimta k aka kahi kahi (3 lần) 

• Om Arya Tare với chư tôn tùy tùng, nước uống, nước rửa chân, hoa, hương, 

đèn, nước thơm, thực phẩm và nhã nhạc, đệ tử xin cúng dường. 

• Bánh torma nghi lễ cúng dường, là biển cam lồ, đã cúng dường đến ngài, 

Ðấng Tôn Kính Ðộ Mẫu cùng chư tùy tùng. 

• Sau khi thọ nạp, xin nguyện ngài ban cho chúng con đạt đến mọi thành tựu 

tối thắng và thế gian. 

• Thân ngài chưa niềm hỷ lạc vô nhiểm với nhũ đầu tròn trịa, mỉm cười, sắc 

diện ngài như vầng trăng non sắp độ rằm, 

• Ðôi mắt ngài tròn đầy an lạc của từ bi vô phân biệt, thân ngài là hiện thân 

của Phật Cứu Khổ Cứu Nạn, là Phật Bà rực rỡ trong rừng cây hồng mộc. 

•   

• (XIX) Kệ Cúng Dường Bánh Torma Thứ Hai 

•   

• Sau khi nạp thọ bánh Torma cúng dường này, là biển cam lồ, dâng lên chư 

vị, Thiện Nam, Thiện Nữ, và chư Hộ Pháp, xin chư vị hoàn mãn mọi thiện 

hạnh mang lại an lành, tăng tiến, Xin ban hộ trì của ngài giúp mọi sự tu tập 

dễ dàng phù hợp với Phật Pháp, cho chúng con và cho mọi người, và giúp 

chúng con thành tựu nguyện ước, và nhanh chóng an hòa mọi tổn hại, bệnh 

tật, tà ma và toàn bộ ám chướng. 

•   

•   

•   

• (XX) Kệ Cúng Dường Bánh Torma Thứ Ba 

•   

• Từ trong bản thể của Tánh Không khởi ra chủng tự BHRUM rồi lại hóa 

thành bình châu báu lớn rộng bao trùm. Trong đó, chủng tự OM tan thành 

ánh sáng và hóa thành bánh torma nghi lễ cúng dường làm thành ba món 

màu trắng và ba vị ngọt, tất cả hóa thành biển cam lồ trí tuệ vô nhiểm. OM 

AH HUM (3 lần) 

• Ðệ tử cúi xin đảnh lễ bậc Thế Tôn Ða Bảo Như Lai. Ðệ tử cúi xin đảnh lễ 

Ðấng Thánh Hảo Sắc Thân Như Lai. Ðệ tử cúi xin đảnh lễ Ðấng Tôn Quý 

Sắc Thân Như Lai. Ðệ tử cúi xin đảnh lễ Ðấng Vô Úy Như Lai. Gồm đủ 

năm căn thức toàn hảo, bánh torma này, là biển cam lồ. Trước Tenma, vị nữ 

địa thần, và chư Ðịa Thần của tam thiên Thế Giới, đệ tử xin cúng dường. 

Trước năm vị chị em thiên nữ trường thọ, và chư Hộ Thần an định trụ tại 

nước Tây Tạng, và nhất là cho chính nơi đây, dâng chư Thiên và Ðịa Thần 

sở tại, đệ tử xin cúng dường. Sau khi nạp thọ, cho đệ tử và cho tất cả các thí 

chủ, đối với tất cả các hành nghiệp mà chúng con đã tạo. Không phiền não 

hay đố kyï. xin ban cho chúng con mọi thuận duyên ước muốn. Oai lực của 

tư tưởng, và oai lực hộ trì của chư Như Lai. Và oai lực của vòm chân tánh, 

xin cho tất cả các mục đích chúng con ước muốn, tất cả bất kỳ chuyện gì, 

đều được thành tựu, không bị cản trở. 



 226 

•   

• (XXI) Chú Tịnh Hóa 

•   

• Om Padmasattva, xin hộ trì cho giới nguyện, Padmasattva, xin nâng đỡ con, 

xin trụ an định trong con. Xin hoan hỷ cùng con, xin an lạc cùng con, xin 

thương xót chúng con, ban cho con mọi thành tựu dung mãnh. Xin chuyển 

hóa con làm điều lành, chuyển hóa tâm thức con tốt đẹp. Ha Ha Ha Ha Hoh 

(biểu tượng của 5 loại chánh niệm nguyên sơ). Ðấng Minh Hạnh Túc, Chiến 

Thắng Vương, đóa sen của tất cả Như Lai, xin đừng bỏ con, đấng Liên 

Hoa, đấng đại nguyện. 

• AH HUM PHAT 

•   

•   

•   

(XXII) Kệ Sám Hối 

•   

• Tất cả những ác nghiệp do đệ tử tạo ra hoặc sai khiến người khác làm, 

vô tình sai phạm hay cố ý tạo, hay làm ra do tâm phiền não túc đẩy, kính 

xin chư vị kiên nhẫn từ niệm. Tất cả các ác nghiệp tạo ra bởi chúng sanh 

thiếu công đức trong thời mạt pháp, trộn lẫn với phiền não si mê, không 

thành tựu theo nguyện ước của chư vị Thánh Trí. Kính xin chư vị cũng kiên 

nhẫn từ niệm. Bị chế ngự bởi bỏn sẻn, không biết hành trì, 

hoặc đã cúng dường đồ bất tịnh hay không biết bày biện bàn thờ. Ôi Ðấng 

Hộ Pháp mang đầy lòng từ bi, kính xin chư vị cũng kiên nhẫn từ niệm. 

Vô tình vi phạm hạnh xấu bất tịnh và theo nghi lễ hành trì rút từ Kinh, phạm 

những gì bị cấm, hay sai lầm, kính xin chư vị cũng kiên nhẫn từ niệm. 

Những gì hành trì dư thừa hoặc hành trì sai một phần của nghi lễ, hay 

là những gì bị bỏ quên, kính xin chư vị cũng kiên nhẫn từ niệm. 

•   

• (XXIII) Kệ Cầu Chư Phật Trở Lại 

•   

• Chư vị ban cho chúng sanh thành tựu các mục đích, ban truền chánh 

pháp đạt quả. Mặc dù chư vị trở về Phật quốc, kính xin trở lại mai sau. 

•   

• (XXIV) Kệ Nguyện Cát Tường 

•   

• Như ngọn núi Kim Sơn, trang nghiêm toàn hảo, vị chúa tể ba cõi, đã diệt trừ 

ba phiền trược, vị Phật trang nghiêm với đôi mắt như nụ sen nở, là điểm thứ 

nhất của phúc lạc thế gian. Là nơi nương dựa toàn hảo, tối thượng, kiên 

định, hồng danh vang trên ba cõi, chư thiên nhân sùng kính, là điểm thứ hai 

của phúc lạc thế gian. Tăng già thánh trí, gữ trọn Phật pháp, tu học rộng lớn, 

là đối tượng sùng kính của chư nhân thiên và a-tu-la, Tăng chúng tối 

thượng, là nền tảng khiêm cung, và vinh quang, là điểm thứ ba của phúc lạc 

thế gian. 

•   



 227 

•   

(XXV) Kệ Hồi Hướng 

•   

• Nguyện Bồ Ðề Tâm trân quý, 

• Phát sinh ă ng tưởng n i chưa có, 

• Thêm kiên cố ở nơi đã phát sinh, 

• Và mãi mãi tăng trưởng viên mãn. 

•   

• Nguyện đem công đức nầy, 

• Hướng về khắp tất cả, 

• Ðệ tử và chúng sanh, 

• Ðều trọn thành Phật đạo. 

•   

**Tác giả xin thành kính nhớ ơn hai vi Thầy Ðào Khánh Thọ & Cô Võ Thị 

Ngọc Dung, cố Hiệu Trưởng Trường Trung Học Tống Phước Hiệp, Vĩnh Long, 

đã cung cấp tài liệu quý báu nầy vào năm 2006. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

  

3 

  

  

  

  

  

Phần Ba 

Những Dòng Thiền Trung Hoa 

Từng Hoạt Ðộng Tại Tây Tạng Trong Buổi Sơ Thời 

  

  



 228 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Chương Bốn Mươi Tám 

  

Lịch Sử Phát Triển Thiền Tây Tạng 

  

I.    Tổng Quan Về Lịch Sử Phát Triển Thiền Tây Tạng: 

Thiền ở Tây Tạng đã có một truyền thống lâu đời. Phải thành thật mà nói, người 

Tây Tạng là những người đã sẵn có khả năng chinh phục được cảnh giới bao la 

của tâm trí. Tuy nhiên, mãi đến đầu thế kỷ thứ XX, nghiên cứu Thiền Tây Tạng 

đã mới bắt đầu vào năm 1939 với sự khám phá ra các hang động ở Ðôn Hoàng 

và với sự xuất bản một văn bản Ðôn Hoàng bằng tiếng Tây Tạng liên quan đến 



 229 

Thiền. Tưởng cũng nên biết rằng Ðôn Hoàng là tên của một thành phố trong 

thành Cam Túc (Kansu) trong những vùng ốc đảo miền Trung Á (về phía tây 

bắc Trung Hoa), nơi mà các con đường Bắc Nam thời xưa gặp nhau. Ðôn Hoàng 

gồm những thành lũy dài khoảng 13 dặm từ Ðông sang Tây, 7 dặm Bắc Nam. 

Vào thời Ngài Pháp Hiển khởi đầu cuộc Tây du (khoảng năm 399 sau Tây lịch), 

trong nhật ký, Pháp Hiển đã ghi lại như sau: “Sa mạc Ðôn Hoàng có nhiều ác 

ma và gió nóng, gặp phải thì không ai toàn mạng. Trên trời không có chim bay, 

dưới đất không có thú chạy. Sa mạc trải dài vô tận, muốn vượt qua không biết 

lấy gì làm dấu ngoại trừ những bộ xương người đã chết rục trên đường.” Gần đó 

có một dãy Vạn Phật Ðộng. Vạn Phật Ðộng hay Ðôn Hoàng Thạch Thất, còn 

gọi là Ðôn Hoàng Thạch Quật, hay Hang Ðộng Ðôn Hoàng (nằm về phía đông 

nam huyện Ðôn Hoàng thuộc tỉnh Cam Túc, có ngọn núi Minh Sa, dưới chân 

núi có chùa Tam Giới, quanh chùa có hàng ngàn hang động. Trước kia gọi là 

động Nghìn Phật vì xung quanh vách đá đều có chạm trổ hình tượng Phật). 

Người ta tin rằng Vạn Phật Ðộng có từ trước thế kỷ thứ 4, nhưng bị lãng quên 

trong nhiều thế kỷ. Vào năm 1900 có một vị Tăng quét dọn cát bụi trong chùa, 

từ chỗ tường vở tình cờ nhìn thấy một căn phòng trong đó chứa đầy kinh sách. 

Khi mở sách ra thấy những sách nầy được chép từ thế kỷ thứ năm đến thế kỷ thứ 

10 (trong khoảng triều đại nhà Ðường. Có lẽ vào thời Tây Hạ loạn lạc nên người 

ta đem cất sách vào đây). Một người Anh Sir Aurel Stein là người đầu tiên đã 

thăm viếng lại những hang động này và đã mang một số sách nầy ra ngoài vào 

năm 1907. Năm sau 1908, ông Paul Pelliot đã tìm thấy trong thêm trong hang 

động có nhiều kinh sách Phật và Lão giáo khác. Cho đến ngày hôm nay, có trên 

492 hang động đã được tìm ra bao gồm hàng ngàn kinh sách, phần nhiều đã 

được đưa sang Âu Châu vào đầu thế kỷ thứ 20. Ngoài ra còn có trên 2.400 tượng 

Phật và khoảng 45.000 thước vuông tranh vẽ trên tường. Marcelle Lalou, "Tài 

Liệu Tây Tạng Về Sự Diễn Tả Thiền Trung Hoa," Báo kỳ Á Châu, số CXXXI, 

từ tháng 10 đến tháng 12 năm 1939, từ trang 505 đến trang 522. Ðầu thập niên 

1950s, một học giả người Pháp tên Paul Demiéville đã cho xuất bản một nghiên 

cứu về Hội Nghị Tây Tạng: Hội Nghị Lhasa, Thư mục của Hàn Lâm Viện Trung 

Hoa, quyển VII (Ba Lê: Impr. nationale de France, 1952). Sáu năm sau, 

Giuseppe Tucci xuất bản một bản nghiên cứu về một phần của Thiền trong "kho 

tàng được khám phá" của dòng Ðại Cứu Cánh, điều này là một biểu hiện đầu 

tiên cho thấy các tài liệu liên quan đến Thiền đã tồn tại ở trung tâm Tây Tạng: 

Giuseppe Tucci, Các Văn Bản Phật Giáo Phụ, Phần II, Serie Orientale Roma, 

IX, 2 (Roma: Institulo Italiano Per II Medio Ed Estremo Oriente, 1958). Các 

cuộc nghiên cứu và xuất bản của Nhật Bản bắt đầu từ cuối thập niên 1960s và 

đầu thập niên 1970s, những bài báo của Ueyama Daishun về một bản dịch bằng 

tiếng Tây Tạng về lịch sử sơ kỳ Lăng Già Sư Tư Ký và thủ bản Ðôn Hoàng 

Pelliot Tây Tạng 116, vốn bao gồm pháp ngữ của nhiều vị Thiền sư Trung Hoa. 

Trong khoảng thập niên 1970s, Ueyama, Obata Hironobu, Yamaguchi Zuihô, 

Kimura, Ryutôku, Okimoto Katsumi, Imaeda Yoshiro và Harada Satoru đã cho 

xuất bản một loạt những bài viết về các văn bản Thiền Tây Tạng và các vấn đề 

liên quan. Một bản tóm lược có tính miêu tả xuất sắc của học thuật Nhật Bản 

xuống đến 1977 là bản: "Nghiên Cứu các thủ bản Thiền Tây Tạng tìm thấy ở 

Ðôn Hoàng, Một sự duyệt lại lãnh vực này và những triển vọng của nó" của D. 



 230 

Ueyama, được K.W. Eastman và Kyoto Tokuno phiên dịch sang Anh ngữ với 

nhan đề "Thiền Sơ Kỳ ở Trung Hoa và Tây Tạng", Lewis Lancaster và Whalen 

Lai hiệu đính (Berkeley: Lancaster-Miller sắp xuất bản).  Bên cạnh đó, người ta 

còn khám phá ra hàng ngàn thủ bản chép tay từ thư viện trong Ðôn Hoàng Ðiện 

trong suốt một thời gian khá lâu trong lịch sử Trung Hoa, từ thời của nhà dịch 

kinh Cưu Ma La Thập cho đến thời bộ Cảnh Ðức Truyền Ðăng Lục được kết 

tập, nghĩa là từ 400 đến 1000 sau Tây lịch. Các thủ bản Thiền Trung Hoa trong 

toàn bộ sưu tập Ðôn Hoàng có niên hiệu kể từ 750 đến 1000; trong khi các thủ 

bản Tây Tạng có niên đại đến khoảng thời kỳ Tây Tạng chiếm đóng Ðôn Hoàng, 

từ thập niên 780s đến thập niên 848s. Rõ ràng là trong thời kỳ chiếm đóng của 

Tây Tạng, có một sự giao lưu trao đổi văn hóa Hoa-Tạng rất mạnh mẽ; kỳ thật, 

nhiều người Trung Hoa ở Ðôn Hoàng đã quên mất hẳn chữ viết, chỉ biết chữ viết 

Tây Tạng mà thôi. Sự quan tâm đến Phật giáo và Thiền Trung Hoa của người 

Tây Tạng đã tác động như một nam châm. May mắn thay, từ quan điểm nghiên 

cứu Thiền sơ kỳ, cửa sổ Tây Tạng về Thiền đã rộng mở vào khoảng cuối thời 

Thiền sơ kỳ, và những cánh cửa chớp được kéo lên trước sự tái hoạt động lại của 

tông phái này được thực hiện ở Hàng Châu và Nam Kinh trong khoảng cuối thời 

nhà Ðường và thời Ngũ Ðại. Nói tóm lại, người Tây Tạng đã nhìn thấy một 

nghiên cứu khá tiêu biểu về văn hóa Thiền lan tỏa khắp nơi trong những ghi 

chép của lịch sử, những cuộc đối thoại, luận giải, và những bản kinh về Thiền 

vào thế kỷ thứ VIII. Dĩ nhiên là các học giả đã và đang làm việc trên những văn 

bản Thiền Trung Hoa trong hàng mấy thập niên qua, và nếu người ta có thể tổng 

hợp tất cả những tác phẩm với từng mảng nghiên cứu mà họ đã làm, một hình 

ảnh mới về buổi sơ Thiền có thể được thu thập lại. Các thủ bản Thiền Tây Tạng, 

vốn chỉ mới nhận được sự quan tâm mà chúng đáng được trong khoảng thời gian 

rất gần đây, đã cho chúng ta nhiều hướng tiềm năng cho cuộc nghiên cứu: sự 

khôi phục lại những Thiền ngữ đã thất lạc, có lẽ ngay cả những tác phẩm đã bị 

thất lạc, sự tái cấu trúc những phần thất lạc hoặc những phần bị sửa đổi sai lạc đi 

của các tác phẩm Trung Hoa; giúp diễn dịch các đoạn văn khó trong các tác 

phẩm Trung Hoa, vân vân và vân vân. Trong phạm vi Tây Tạng học thì sự 

nghiên cứu vào Thiền Tây Tạng đã bắt đầu xói mòn quan điểm truyền thống về 

Phật giáo Tây Tạng thời sơ kỳ. Các luận giải bằng ngôn ngữ phương Tây về tôn 

giáo Tây Tạng, vốn biểu lộ sự ảnh hưởng lan tỏa khắp trên quan điểm truyền 

thống, làm giảm thiểu vai trò của phần Trung Hoa, Ðốn Môn, xem thường nó 

như là một thứ dị giáo vị đánh bại ở cái gọi là cuộc tranh luận của Hội Nghị Tây 

Tạng vào cuối thế kỷ thứ VIII và bị cấm hoạt động ngay sau đó. Hiện nay người 

ta nghĩ rằng rất có thể chính tự thân cuộc tranh luận chỉ là sự bày vẽ của các nhà 

sử học Phật giáo Tây Tạng về sau này mà thôi. Những tài liệu Thiền Tây Tạng 

đã cho chúng ta thấy rằng các sử gia sau thời A Ðể Sa, vào thế kỷ thứ XI, ít 

nhiều cũng đã xóa bỏ vai trò của Thiền Trung Hoa ra khỏi thư tịch và trong tiến 

trình của việc làm này tự nhiên là họ đã nhấn mạnh đến vai trò của các vị sư Ấn 

Ðộ trong việc giới thiệu Phật giáo và văn hóa vào xứ sở của họ. Thậm chí có lẽ 

Thiền đã là khuynh hướng nổi bật của Phật giáo Tây Tạng vào thế kỷ thứ VIII. 

Trong bất cứ trường hợp nào, dầu bối cảnh vẫn còn khá mơ hồ, nhưng trong 

khoảng thế kỷ thứ IX giáo lý Thiền ở Tây Tạng vẫn tiếp tục trong bí mật và kéo 

dài trong hình thức ngụy trang bên trong truyền thống Ðại Cứu Cánh, truyền 



 231 

thống cổ xưa đó của thời kỳ hoàng gia được nghĩ là xa cách nhất đối với cốt tủy 

của Phật giáo bởi các truyền thống mới được thành lập từ cuối thế kỷ thứ X trở 

đi. Vì các trường phái Thiền Trung Hoa này vốn đã hình thành Ðốn Môn Tây 

Tạng lại nằm trong số các trường phái không được biết đến một cách trọn vẹn 

nơi các nguồn tài liệu của Trung Hoa, có thể cần phải có thêm một cuộc nghiên 

cứu nữa về chúng từ một cuộc nghiên cứu để so sánh về các tài liệu Tây Tạng và 

Trung Hoa. Các trường phái được đặt trong nghi vấn là dòng Thiền của Hòa 

Thượng Kim hay dòng Thiền Tịnh Chúng, dòng Thiền Vô Trụ hay dòng Bảo 

Ðường, và dòng Thiền Bắc tông sau thời Thần Tú mà chúng ta có thể gọi là 

dòng Thiền Bắc Hậu. Theo Jeffrey Broughton trong quyển "Nghiện Cứu Thiền 

Và Hoa Nghiêm Tông," điều khám phá này không đề nghị rằng tên gọi và các 

văn bản của các trường phái Thiền khác không được tìm thấy trong số các văn 

bản Thiền được viết bằng ngôn ngữ Tây Tạng: những mảng pháp hội của Thần 

Hội chẳng hạn đã được nhận dạng. Nhưng ba trường phái vừa kể trên có thể sẽ 

là tâm điểm trong bất kỳ sự thử nghiệm tái xây dựng nào về lịch sử Thiền Trung 

Hoa ở Tây Tạng. Các nguồn chính yếu cho việc nghiên cứu Ðốn Môn là: các tài 

liệu hổn hợp viết bằng tiếng Tây Tạng được tìm thấy trong thư viện hang động 

Ðôn Hoàng vào đầu thế kỷ thứ XX, đặc biệt trong Pelliot Tây Tạng 116; các tài 

liệu về Thiến Tây Tạng được lưu giữ ở miền trung Tây Tạng trong truyền thống 

Ðại Cứu Cánh, mà tài liệu quan trọng nhất trong các tài liệu này, là Thiền Ðăng 

của Năm Giai Cấp theo Thứ Bậc; và các tài liệu bằng tiếng Trung Hoa, cả các 

văn bản của Ðôn Hoàng và những trước tác của Thiền sư Khuê Phong Tông Mật 

về các tông phái Thiền. 

  

II.   Bối Cảnh Lịch Sử Thời Nhà Ðường Bên Trung Hoa Và Những 

Con Ðường Ðưa Thiền Ðến Tây Tạng: 

Xem xét lại lịch sử lịch sử Thiền Tây Tạng tương phản lại với bối cảnh lịch sử 

Trung Hoa thời nhà Ðường sẽ vô cùng hữu ích. Lịch sử thời nhà Ðường ghi lại 

khả năng của người Bod (Tây Tạng), và hiển nhiên là nước Trung Hoa đã mất đi 

nhiều đất đai của nó trong các cuộc chiến tranh với người Tây Tạng. Từ cuối 

thập niên 750s người Tây Tạng đã chiếm giữ phần lớn đất đai tỉnh Quan Trung, 

bây giờ là Thiểm Tây, nằm về phía tây kinh đô Trường An và những vùng núi 

non của Kiếm Nam, ngày nay là Mãnh Xuyên thuộc tỉnh Tứ Xuyên. Trong vòng 

vài năm chính kinh đô Trường An cũng bị mất vào tay người Tây Tạng và người 

Trung Hoa lúc đó chỉ co cụm vào những hoạt động du kích dưới sự lãnh đạo của 

vị tướng nổi tiếng tên là Quách Tử Nghi. Thỉnh thoảng có những khoảng thời 

gian hòa bình khi các sứ đoàn Trung Hoa và Tây Tạng gặp gỡ nhau, tuyên thệ 

những hiệp ước và dựng lên những cột mốc ranh giới. Trong thập niên 780s, Sa 

Châu trong vùng Ðôn Hoàng bị Tây Tạng chiếm đóng. Không phải chỉ đơn 

thuần là ngẫu nhiên mà các con đường Thiền truyền vào Tây Tạng lại ăn khớp 

với địa hình này. Thiền đã đến được trung tâm xứ Tây Tạng qua hai vùng: Tứ 

Xuyên và thành phố thiêng liêng của vùng Trung Á là Ðôn Hoàng. 

  

III.  Những Nhà Bảo Trợ Cho Việc Truyền Bá Thiền Ở Tây Tạng Buổi Sơ 

Kỳ: 



 232 

Sư bảo trợ của giới quý tộc và hoàng gia đóng một vai trò quan trọng trong sự 

truyền bá Thiền vào Tây Tạng. tên tuổi của hai thị tộc được gắn liền với sự 

truyền bá của những dòng Thiền Tịnh Chúng, Bào Ðường và Bắc Hậu là thị tộc 

Sba ở trung tâm Tây Tạng, một trong những gia tộc có thế lực sản sanh ra nhất 

quan chức cao cấp cho đất nước Tây Tạng từ đầu thế kỷ thứ VI; và gia tộc Bro, 

cư ngụ ở các vùng ven biên của vương quốc Tây Tạng, đông nam của Ðôn 

Hoàng. Thị tộc Sba là công cụ cho sự truyền bá Thiền từ vùng Tứ Xuyên và thị 

tộc Bro là những người đã bảo trợ cho vị Thiền sư trung Hoa tên Ma Ha Diễn, 

và tên tuổi của vị Thiền sư này xuất hiện trong rất nhiều văn bản bằng tiếng Tây 

Tạng. Cho đến nay, các nguồn lịch sử Tây Tạng duy nhất về việc truyền bá 

Thiền có được từ tay của một thành viên trong gia tộc Sba. Những tuyên bố của 

gia tộc Sba thực sự là một biên niên sử đối với tự viện nổi tiếng Bsam-yas, hai 

thành viên trong gia tộc Sba đã lần lượt là trụ trì của tự viện nổi tiếng này, vốn 

đóng một vai trò quan trọng trong Phật giáo Tây Tạng. Từ những bản phát biểu 

của gia tộc Sba chúng ta biết được về hai cuộc hành hương sang Trung Hoa của 

người Tây Tạng, cả hai đều có ý nghĩa to lớn trong việc truyền bá Phật giáo và 

Thiền vào Tây Tạng. 

  

IV.  Các Giáo Lý Cải Cách Của A Ðể Sa Từ Hướng Ấn Ðộ Truyền Sang: 

Các giáo lý cải cách của A Ðể Sa từ hướng Ấn Ðộ truyền sang, dựa trên truyền 

thống Thiền Du Già do Di Lặc và Vô Trước sáng lập, dẫn đến sự hình thành của 

trường phái Bkah-gdams-pa bởi người đệ tử người Tây Tạng của ông là 

Dromdon (Hbrom-ston, 1008-1064), người được coi như là vị sáng lập ra trường 

phái đầu tiên trên đất Tây Tạng. Trường phái nầy có quan điểm tổng hợp của cả 

Tiểu Thừa lẫn Ðại Thừa, buộc các tu sĩ phải sống độc thân và không khuyến 

chuyện phù phép. Chính trên cơ sở của giáo lý nầy mà nhà cải cách vĩ đại của 

Tây Tạng là Tông Khách Ba vào thế kỷ thứ 14, đã lập nên trường phái Gelukpa 

(Dge-lugs-pa), qua sự gạn lọc những nghi thức cầu kỳ của Bkah-gdams-pa và 

đang chiếm ưu thế trong Phật giáo Tây Tạng mãi đến ngày nay cả về thế tục lẫn 

tâm linh, qua sự kế vị của các vị Ðạt Lai Lạt Ma (Dalai Lamas). 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

• Chương Bốn Mươi Chín 



 233 

•   

• Chư Thiền Ðức Hoằng Pháp Tại 

• Tây Tạng Buổi Sơ Thời Trong Vùng 

• Gần Hang Ðộng Ðôn Hoàng 

•   

I.    Tổng Quan Về Lịch Sử Phát Triển Thiền Tây Tạng & Chư Thiền Ðức 

Tây Tạng Buổi Sơ Thời Trong Vùng Gần Hang Ðộng Ðôn Hoàng: 

•  Thiền ở Tây Tạng đã có một truyền thống lâu đời. Phải thành thật mà nói, 

người Tây Tạng là những người đã sẵn có khả năng chinh phục được cảnh 

giới bao la của tâm trí. Tuy nhiên, mãi đến đầu thế kỷ thứ XX, nghiên cứu 

Thiền Tây Tạng đã mới bắt đầu vào năm 1939 với sự khám phá ra các hang 

động ở Ðôn Hoàng và với sự xuất bản một văn bản Ðôn Hoàng bằng tiếng 

Tây Tạng liên quan đến Thiền. Tưởng cũng nên biết rằng Ðôn Hoàng là tên 

của một thành phố trong thành Cam Túc (Kansu) trong những vùng ốc đảo 

miền Trung Á (về phía tây bắc Trung Hoa), nơi mà các con đường Bắc Nam 

thời xưa gặp nhau. Ðôn Hoàng gồm những thành lũy dài khoảng 13 dặm từ 

Ðông sang Tây, 7 dặm Bắc Nam. Vào thời Ngài Pháp Hiển khởi đầu cuộc 

Tây du (khoảng năm 399 sau Tây lịch), trong nhật ký, Pháp Hiển đã ghi lại 

như sau: “Sa mạc Ðôn Hoàng có nhiều ác ma và gió nóng, gặp phải thì 

không ai toàn mạng. Trên trời không có chim bay, dưới đất không có thú 

chạy. Sa mạc trải dài vô tận, muốn vượt qua không biết lấy gì làm dấu ngoại 

trừ những bộ xương người đã chết rục trên đường.” Gần đó có một dãy Vạn 

Phật Ðộng. Vạn Phật Ðộng hay Ðôn Hoàng Thạch Thất, còn gọi là Ðôn 

Hoàng Thạch Quật, hay Hang Ðộng Ðôn Hoàng (nằm về phía đông nam 

huyện Ðôn Hoàng thuộc tỉnh Cam Túc, có ngọn núi Minh Sa, dưới chân núi 

có chùa Tam Giới, quanh chùa có hàng ngàn hang động. Trước kia gọi là 

động Nghìn Phật vì xung quanh vách đá đều có chạm trổ hình tượng Phật). 

Người ta tin rằng Vạn Phật Ðộng có từ trước thế kỷ thứ 4, nhưng bị lãng 

quên trong nhiều thế kỷ. Vào năm 1900 có một vị Tăng quét dọn cát bụi 

trong chùa, từ chỗ tường vở tình cờ nhìn thấy một căn phòng trong đó chứa 

đầy kinh sách. Khi mở sách ra thấy những sách nầy được chép từ thế kỷ thứ 

năm đến thế kỷ thứ 10 (trong khoảng triều đại nhà Ðường. Có lẽ vào thời 

Tây Hạ loạn lạc nên người ta đem cất sách vào đây). Một người Anh Sir 

Aurel Stein là người đầu tiên đã thăm viếng lại những hang động này và đã 

mang một số sách nầy ra ngoài vào năm 1907. Năm sau 1908, ông Paul 

Pelliot đã tìm thấy trong thêm trong hang động có nhiều kinh sách Phật và 

Lão giáo khác. Cho đến ngày hôm nay, có trên 492 hang động đã được tìm 

ra bao gồm hàng ngàn kinh sách, phần nhiều đã được đưa sang Âu Châu 

vào đầu thế kỷ thứ 20. Ngoài ra còn có trên 2.400 tượng Phật và khoảng 

45.000 thước vuông tranh vẽ trên tường. Marcelle Lalou, "Tài Liệu Tây 

Tạng Về Sự Diễn Tả Thiền Trung Hoa," Báo kỳ Á Châu, số CXXXI, từ 

tháng 10 đến tháng 12 năm 1939, từ trang 505 đến trang 522. Ðầu thập niên 

1950s, một học giả người Pháp tên Paul Demiéville đã cho xuất bản một 

nghiên cứu về Hội Nghị Tây Tạng: Hội Nghị Lhasa, Thư mục của Hàn Lâm 

Viện Trung Hoa, quyển VII (Ba Lê: Impr. nationale de France, 1952). Sáu 



 234 

năm sau, Giuseppe Tucci xuất bản một bản nghiên cứu về một phần của 

Thiền trong "kho tàng được khám phá" của dòng Ðại Cứu Cánh, điều này là 

một biểu hiện đầu tiên cho thấy các tài liệu liên quan đến Thiền đã tồn tại ở 

trung tâm Tây Tạng: Giuseppe Tucci, Các Văn Bản Phật Giáo Phụ, Phần II, 

Serie Orientale Roma, IX, 2 (Roma: Institulo Italiano Per II Medio Ed 

Estremo Oriente, 1958). Các cuộc nghiên cứu và xuất bản của Nhật Bản bắt 

đầu từ cuối thập niên 1960s và đầu thập niên 1970s, những bài báo của 

Ueyama Daishun về một bản dịch bằng tiếng Tây Tạng về lịch sử sơ kỳ 

Lăng Già Sư Tư Ký và thủ bản Ðôn Hoàng Pelliot Tây Tạng 116, vốn bao 

gồm pháp ngữ của nhiều vị Thiền sư Trung Hoa. Trong khoảng thập niên 

1970s, Ueyama, Obata Hironobu, Yamaguchi Zuihô, Kimura, Ryutôku, 

Okimoto Katsumi, Imaeda Yoshiro và Harada Satoru đã cho xuất bản một 

loạt những bài viết về các văn bản Thiền Tây Tạng và các vấn đề liên quan. 

Một bản tóm lược có tính miêu tả xuất sắc của học thuật Nhật Bản xuống 

đến 1977 là bản: "Nghiên Cứu các thủ bản Thiền Tây Tạng tìm thấy ở Ðôn 

Hoàng, Một sự duyệt lại lãnh vực này và những triển vọng của nó" của D. 

Ueyama, được K.W. Eastman và Kyoto Tokuno phiên dịch sang Anh ngữ 

với nhan đề "Thiền Sơ Kỳ ở Trung Hoa và Tây Tạng", Lewis Lancaster và 

Whalen Lai hiệu đính (Berkeley: Lancaster-Miller sắp xuất bản).  Bên cạnh 

đó, người ta còn khám phá ra hàng ngàn thủ bản chép tay từ thư viện trong 

Ðôn Hoàng Ðiện trong suốt một thời gian khá lâu trong lịch sử Trung Hoa, 

từ thời của nhà dịch kinh Cưu Ma La Thập cho đến thời bộ Cảnh Ðức 

Truyền Ðăng Lục được kết tập, nghĩa là từ 400 đến 1000 sau Tây lịch. Các 

thủ bản Thiền Trung Hoa trong toàn bộ sưu tập Ðôn Hoàng có niên hiệu kể 

từ 750 đến 1000; trong khi các thủ bản Tây Tạng có niên đại đến khoảng 

thời kỳ Tây Tạng chiếm đóng Ðôn Hoàng, từ thập niên 780s đến thập niên 

848s. Rõ ràng là trong thời kỳ chiếm đóng của Tây Tạng, có một sự giao 

lưu trao đổi văn hóa Hoa-Tạng rất mạnh mẽ; kỳ thật, nhiều người Trung 

Hoa ở Ðôn Hoàng đã quên mất hẳn chữ viết, chỉ biết chữ viết Tây Tạng mà 

thôi. Sự quan tâm đến Phật giáo và Thiền Trung Hoa của người Tây Tạng 

đã tác động như một nam châm. May mắn thay, từ quan điểm nghiên cứu 

Thiền sơ kỳ, cửa sổ Tây Tạng về Thiền đã rộng mở vào khoảng cuối thời 

Thiền sơ kỳ, và những cánh cửa chớp được kéo lên trước sự tái hoạt động 

lại của tông phái này được thực hiện ở Hàng Châu và Nam Kinh trong 

khoảng cuối thời nhà Ðường và thời Ngũ Ðại. 

•   

• II.  Tóm Lược Về Chư Thiền Ðức Hoằng Pháp Tại Vùng Trung Á: 

1) Phổ Ðộ Tăng (232-348):  Phổ Ðộ Tăng là tên của một vị thiền sư gốc Trung 

Á, đến Lạc Dương năm 310 và lập ra tại đây một trung tâm Phật giáo. Những 

năng lực thần thông của ông như tiên đoán sự kết thúc của một trận chiến, tác 

động đến mưa, vân vân, đã khiến cho vị hoàng đế tin cậy và ông trở thành cố 

vấn trong hai mươi năm. Ông không bao giờ nhấn mạnh đến sự cần thiết phải tỏ 

ra nhân đạo, tránh sự giết chóc và bạo quyền, do đó ông có ảnh hưởng rất có lợi 

trong việc trị quốc thời đó. Phổ Ðộ Tăng ra sức truyền bá Phật giáo dưới hình 

thức sơ đẳng nhất của nó và bằng những phương tiện đơn giản nhất trong dân 

chúng Trung Hoa. Dưới ảnh hưởng của ông, lần đầu tiên người Hoa chính thức 



 235 

được phép gia nhập Tăng đoàn Phật giáo và nhận sự phong chức nhà sư. Người 

ta cũng cho rằng ông là người đầu tiên giữ một vai trò quan trọng trong việc lập 

ra dòng ni tại Trung Hoa. 

2) Thiền Sư Trí Ðôn (314-366): Trí Ðôn là một trong những thiền sư chính của 

Phật giáo Trung Quốc vào thế kỷ thứ tư. Ông sáng lập ra phái Bát Nhã của Phật 

Giáo Nguyên Thủy Trung Quốc. Trí Ðôn là người đầu tiên đã đưa ra lý giải mới 

về một trong những khái niệm trung tâm triết học của Trung Quốc là “Lý.” Theo 

truyền thống, lý chỉ trật tự vũ trụ, nhưng Trí Ðôn lý giải ngược lại, như là chân 

lý cao nhất, hay nguyên lý cuối cùng, hay chân tính. Ðịnh nghĩa nầy về sau được 

các trường phái Phật giáo thừa nhận. Trí Ðôn còn rất nổi tiếng là đệ tử am hiểu 

sâu sắc về Trang Tử và Ðạo giáo. 

3) Thiền Sư Phổ Minh: Phổ Minh là tên của một vị danh Tăng Trung Hoa khác 

thuộc tông Thiên Thai sau thời Lưu Tống (420-497). Vào năm 582, Sư đi đến 

Núi Thiên Thai và trở thành đệ tử của ngài Trí Giả. Năm 587, Sư đi theo Ðại sư 

Trí Giả đến chùa Quang Trạch để học Thiền, rồi lại đến chùa Quốc Thanh để 

truyền bá Thiền pháp của Ðại sư Trí Giả cho đến khi Sư thị tịch vào tuổi 80. 

4) Thiền Sư Hàng Ma Táng: Thiền sư Hàng Ma Táng, một trong những Thiền 

sư Trung Hoa nổi tiếng vào thời Hậu Bắc Tông Thần Tú đã truyền bá Thiền 

pháp tại miền Ðông Tây Tạng, là thầy của Thiền sư Ma Ha Diễn. Hiện nay 

chúng ta không có nhiều tài liệu chi tiết về Thiền sư Hàng Ma Táng; tuy nhiên, 

theo Bộ sao lục của Bắc Thiền bằng tiếng Tây Tạng gồm có: một phiên bản lịch 

sử Bắc phái "Lăng Già Sư Tư Ký"; ngữ lục của sư phụ của Ma Ha Diễn là Thiền 

sư Hàng Ma Táng, một đệ tử của Thần Tú; một bản dịch Tây Tạng về một cuộc 

đối thoại quan trọng của Bắc phái; và một số tác phẩm quan trọng bằng tiếng 

Tây Tạng, đặc biệt giảng giải về giáo pháp của Ma Ha Diễn, mà Stein Tây Tạng 

468 là tiêu biểu điển hình. Thế nên tài liệu Tây Tạng bao gồm những nguồn tài 

liệu tiềm tàng cho bất kỳ công cuộc nghiên cứu nào về hậu Bắc phái về sau này. 

Trong giáo pháp Thiền, Thiền sư Hàng Ma Táng thường dạy: "Không pháp nào 

để niệm là niệm Phật. Nếu mấy ông luôn luôn hành trì niệm Phật mà các đối 

tượng hay khách thể không sanh khởi thì tức thời đó là vô tướng, là bình đẳng là 

vô đối. Nếu mấy ông nhập vào được chỗ này, thì tâm Vô niệm sẽ trở nên tịch 

lặng. Không cần gì để xác định thêm rằng đó là Phật; nếu mấy ông chăm chú 

quan sát chính điều này và được tâm bình đẳng, thì bấy giờ đó là Pháp thân chân 

thật của Như Lai." 

5) Thiền Sư Ma Ha Diễn: Ma Ha Diễn là tên của một vị Thiền sư Trung Hoa 

vào thời nhà Ðường (618-907). Từ năm 780 đến 805, Sư du hành đến Tây Vực 

hoằng pháp. Sự truyền bá Thiền vào đầu thế kỷ thứ VIII từ tiền đồn Ðôn Hoàng 

của Tây Tạng ở phương Bắc, không đến tay người Tây Tạng cho mãi đến thập 

niên 780s. Sự truyền bá Thiền này liên quan đến một dòng Thiền của tông phái 

Bắc Hậu Thần Tú. Bản văn Ðôn Hoàng bằng tiếng Hoa với nhan đề là "Ðốn 

Ngộ Ðại Thừa Chánh Lý Quyết" cho chúng ta thấy rằng Thiền sư Ma Ha Diễn 

thuộc Bắc phái, một đệ tử của hai người kế vị Thần Tú, đã đến trung tâm Tây 

Tạng từ khi Ðôn Hoàng bị chiếm đóng vào năm 781 hoặc 787 theo lời mời của 

vua Tây Tạng. Ma Ha Diễn trở lại Sa Châu, thuộc Ðôn Hoàng vào thập niên sau 

đó và tiếp tục giảng dạy tại đó. Ðã có sự lầm lẫn trong sự nhận diện Ma Ha 

Diễn. Thiền sư Khuê Phong Tông Mật liệt kê một Ma Ha Diễn như là một người 



 236 

đệ tử của Thiền sư Thần Hội Hà Trạch của nhánh Thiền Nam Tông. Giáo pháp 

của Ma Ha Diễn Tây Tạng là một đề xuất nổi tiếng về Ðốn Môn có thể được 

tóm tắt như là "Khán Tâm" hay là "Bất Quán." "Khán Tâm" là giáo pháp nguyên 

thủy của Thiền Bắc tông hay pháp môn Ðông Sơn. Ðiều này sẽ trở nên rõ ràng, 

Thiền Bảo Ðường và Thiền Bắc Tông ăn khớp nhau chặt chẽ trong các nguồn tài 

liệu của Tây Tạng. Ma Ha Diễn dường như là tiêu biểu đặc thù cho Thiền hậu 

Bắc tông. Chúng ta nên ghi nhận rằng Ma Ha Diễn đã đến bối cảnh trung tâm 

Tây Tạng trễ hơn một chút so với các cuộc truyền bá Thiền từ vùng Tứ Xuyên. 

Thiền sư Ma Ha Diễn thường nhấn mạnh với hàng đệ tử: "Mục đích của tu hành 

trong Phật giáo là kiến Tánh hay là nhìn thấy được Phật tánh hay nhìn thấy bản 

tánh thật của chính mình. Như vậy, mục đích rất đơn giản của hành giả trong tu 

tập là kiến Tánh Thành Phật hay nhìn thấy cho được Phật tánh hay nhìn thấy bản 

tánh thật của chính mình." Thiền sư Ma Ha Diễn cũng dạy: "Pháp tánh không vó 

nơi vọng tưởng, nên chúng ta mới thành lập bất tư bất quán." 

6) Thiền Sư Tây Vực Quật Ða Tam Tạng: Tây Vực Quật Ða Tam Tạng là tên 

của một vị Thiền sư Tây Vực vào thế kỷ thứ bảy. Hiện nay chúng ta không có 

nhiều tài liệu chi tiết về Thiền sư Tây Vực Quật Ða Tam Tạng; tuy nhiên, có 

một vài chi tiết lý thú về vị Thiền sư này trong Truyền Ðăng Lục, quyển V: 

Thiền sư Quật Ða Tam Tạng, người xứ Tây Vực, Sư đến Thiều Dương vào cuối 

thế kỷ thứ bảy. Sư tỏ ngộ khi tình cờ nghe được lời thuyết giảng của Lục Tổ 

Huệ Năng. Về sau Sư đến Ngũ Ðài Sơn, tại đó Sư gặp một vị Tăng dựng am tịnh 

tọa. Sư hỏi vị Tăng: "Tại sao ông ngồi đây một mình?" Vị Tăng đáp: "Quán 

tịnh." Sư hỏi: "Ai quán và tịnh gì?" Vị Tăng làm lễ và hỏi: "Xin thầy nói cho 

biết lý ấy thế nào?" Sư nói: "Sao ông không tự quán tự tịnh?" Vị Tăng cảm thấy 

bối rối không đáp được. Sư lại hỏi: "Ông từ môn phái nào?" Vị Tăng đáp: "Từ 

Thiền sư Thần Tú." Sư nói: "Loại ngoại đạo thấp nhất ở xứ Tây Vực ta còn 

không sa vào kiến chấp này. Ngồi lặng yên và thừ ra đó để làm gì?" Vị Tăng 

liền hỏi: "Thầy học của Sư là ai?" Sư đáp: "Thầy ta là Lục Tổ Huệ Năng. Sao 

ông không mau đến đó để sớm được tỏ ngộ?" Sau đó vị Tăng nghe lời Sư 

khuyên đến gặp Lục Tổ và cuối cùng cũng được tỏ ngộ Thiền. Từ đó về sau này, 

không còn ai biết Sư ở đâu và thị tịch lúc nào. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 237 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

• Chương Năm Mươi 

•   

• Chư Thiền Ðức Thuộc Dòng Thiền Tứ Xuyên 

• Hoằng Pháp Tại Tây Tạng Buổi Sơ Thời 

•   

• (A) Chư Thiền Ðức Thuộc Dòng Thiền Trí Sằn 

•   

I.    Khai Tổ: Thiền Sư Tư Châu Trí Sằn (539-618): 

Theo Truyền Ðăng Lục, quyển V, ngoài hai đại sư Huệ Năng và Thần Tú, pháp 

tử nối pháp dòng Thiền của Thiền Sư Hoằng Nhẫn còn ghi lại được gồm nhiều 

vị khác, trong số đó có: Thiền sư Tuyên Thập, Tư Châu Trí Sằn và Huệ An. 

Chúng ta không có chi tiết về những vị Thiền Sư này, chỉ biết họ là những đệ tử 

nổi trội nhất trong số hàng ngàn đệ tử của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn. Trí Sằn là tên 

của một vị danh Tăng Trung Hoa vào thời nhà Tùy (581-618). Trong quyển 

Trung Hoa Truyền Tâm Ðịa Thiền Môn Sư Tư Thừa Tập Ðồ, Thiền Sư Tông 

Mật truy nguyên Tịnh Chúng từ Hoằng Nhẫn, đến Tư Châu Trí Sằn, đến Tư 

Châu Xử Tịch, đến Ích Châu Kim, rồi đến Ích Châu Thạch (Tịnh Chúng Thần 

Hội). 

•   

• II.   Thiền Sư Tư Châu Xử Tịch (648-734): 

Tư Châu Xử Tịch là tên của một vị danh Tăng Trung Hoa, thuộc phái Tịnh 

Chúng, vào thời nhà Ðường (618-907). Pháp tử Nối Pháp dòng Thiền của Thiền 

Sư Tư Châu Trí Sằn (539-618) còn ghi lại được gồm có 1 vị: Thiền sư Tư Châu 

Xử Tịch (648-734). Chúng ta không có chi tiết về vị Thiền Sư này, chỉ biết Sư là 

một trong những Pháp tử nối pháp nổi trội nhất của dòng Thiền Tịnh Chúng của 

Thiền sư Trí Sằn, sống vào thế kỷ thứ VII và thứ VIII. 

•   

• III.  Thiền Sư Ích Châu Vô Tướng (684-762): 

Thiền Sư Ích Châu Vô Tướng còn gọi là Hòa Thượng Kim, tên của một vị Thiền 

sư Trung Hoa vào thời nhà Ðường (618-907). Trong quyển Lịch Ðại Pháp Bảo 

Ký, Thiền sư Khuê Phong Tông Mật ghi lại rằng: "Hòa Thượng Kim trong tháng 

đầu và tháng thứ mười hai mỗi năm, vì lợi ích của chư Tăng Ni và Phật tử tại 

gia, thường tổ chức một cuộc lễ thọ giới pháp. Nơi Bồ Ðề Ðạo Tràng được trang 



 238 

trí trang nghiêm, Hòa Thượng ngồi trên cao tòa và thuyết giảng giáo pháp. Ðầu 

tiên ngài dạy cách kéo dài âm thanh niệm Phật cho tới lúc âm thanh này không 

còn những tưởng niệm của một hơi thở. Khi âm thanh đã tắt dần và niệm tưởng 

đã ngưng dứt, ngài dạy: 'Vô ức tức không nhớ nghĩ, vô niệm tức không nghĩ 

tưởng, và mạc vong tức không quên. Vô ức là giới, vô niệm là định và mạc vong 

là huệ. Ba ngữ cú này là pháp môn đà la ni hay tổng trì môn.'" Ðoạn Hòa 

Thượng Kim dạy tiếp: "Khi tâm bình đẳng thì tất cả pháp đều bình đẳng. Nếu 

mấy ông biết được chân tánh thì không có pháp nào mà không phải là Phật pháp. 

Khi mấy ông ngộ được lý, thì tâm luyến ái trụ chấp không sanh khởi. Lúc mà ta 

không có cảnh giới thực tánh nơi tâm, thì không hề có sự tỏ ngộ. Nếu mấy ông 

tại sao lại như vậy, thì đó là bởi vì như như thực tánh của trí huệ Bát Nhã, vốn 

bình đẳng từ ban đầu, là vô đối hay không có đối tượng khách thể." 

Sự nghiên cứu của các học giả người Nhật về những bản phát biểu của gia tộc 

Sba cho phép chúng ta tái cấu trúc lại hai biến cố theo thứ tự sau đây. Người 

hành hương thứ nhất được gửi sang Trung Hoa là con trai của một sứ thần cao 

cấp người Trung Hoa đến triều đình vua Tây Tạng thời đó là vua Mes-ag-

tshoms. Khi vị sứ thần này sắp sửa quay về Trung Hoa thì vua Mes-ag-tshoms 

thuyết phục ông ta để đứa con trai của mình ở lại, người con trai được nói đến 

như là "đứa con trai Trung Hoa, người khiêu vũ," nhập vào đoàn tùy tùng của 

con trai vua Mes-ag-tshoms, sau này trở thành vua Khri-sron-lde-bstan. Người 

con trai Trung Hoa này, được chúng ta biết đến với tên Sba-san-si, nói và đọc 

tiếng Turng Hoa, và có thể là với tài năng này mà vào năm 751 Mes-ag-tshoms 

đã gửi Sba-san-si cầm đầu bốn người Tây Tạng trẻ sang Ðường Triều để tìm 

kiếm giáo pháp, một nhóm nhỏ những ứng viên để thọ giới đàn. Rất có thể 

đường đi của họ từ vùng Bsam-yas đến vùng bình nguyên Tứ Xuyên đã đi ngang 

qua vương quốc Nam Chiếu, thuộc tỉnh Vân Nam ngày nay, một tuyến đường 

mà đôi lúc bị sự càn quét của quân đội Tây Tạng. Các lời phát biểu của gia tộc 

Sba nói rõ ra rằng nhóm ấy đã nhận được giáo lý của vị Thiền sư nổi tiếng nhất 

thời đó ở Ích Châu, thuộc Thành Ðô, Ðại đức Kim, người sử dụng tên Triều 

Tiên của mình hơn là Hòa Thượng Kim, cũng được biết dưới tên Vô Tướng, một 

người thuộc giai cấp quý tộc Triều Tiên từ vương quốc Silla, đã đến triều đình 

vua Huyền Tông và đúng lúc ấy đã trên đường đi đến Tứ Xuyên. Cuôc gặp gỡ 

giữa San-sùi với Hòa Thượng Kim ắt hẳn là vào khoảng thời gian Hòa Thượng 

Kim có hai cuộc hội kiến với vị vua lẫn trốn mà trước đó đã đến Tứ Xuyên vào 

năm 755 theo sau cuộc nổi loạn của An Lộc Sơn. Dường như Hòa Thượng Kim 

đã có các mối quan hệ với hoàng gia. 

Hòa Thượng Kim đã trao cho San-sùi ba văn bản tiếng Hoa, và nhóm người Tây 

Tạng đã ở lại Trung Hoa trong nhiều thàng sau đó. Sau tám năm ở nước ngoài, 

khi San-sùi và nhóm của ông trở lại thì sự cân bằng thế lực ở triều đình Tây 

Tạng đã thay đổi mạnh mẽ. Vị vua bảo hộ cho San-sùi là Mes-ag-tshoms đã 

băng hà; con trai ông là Khri-sron-lde-bstan lên ngôi lúc chưa đầy mười ba tuổi, 

nên quyền hành rơi vào tay phe phái các đại thần, và một sự đàn áp Phật giáo 

dưới chiêu bài của đạo Bon đang tiến hành. Không có người đứng ra bảo trợ sự 

truyền bá giáo lý theo lối Trung Hoa, San-sùi đã thận trọng quyết định giấu đi 

giáo pháp Trung Hoa. Lúc đó là năm 759 và các văn bản vẫn được giữ kín cho 

đến hai năm sau, đó chỉ là sự chôn giấu đầu tiên trong nhiều cuộc chôn giấu giáo 



 239 

lý Trung Hoa ở Tây Tạng. Vào năm 761, với lệnh gỡ bỏ sự đàn áp Phật giáo, 

San-sùi mới đem những giáo pháp ấy ra từ nơi chôn giấu ở Mchims-phu và 

truyền bá pháp ngữ của Hòa Thượng Kim. Hoạt động với hai người Trung Hoa, 

có thể là các nhà sư theo truyền thống Hòa Thượng Kim, San-sùi đã phiên dịch 

các pháp ngữ này sang tiếng Tây Tạng. Có thể San-sùi đã có tiếng là một pháp 

sư theo dòng Thiền của Hòa Thượng Kim. Cuối cùng San-sùi cũng trở thành trụ 

trì chùa Bsam-yas và chắc chắn là đã giảng giáo lý theo phong cách Trung Hoa 

trong vùng xung quanh tự viện. Sau hơn nửa thế kỷ hoằng pháp tại vùng Ðôn 

Hoàng, Hòa Thương Kim đã thị tịch vào chiều 15 tháng 6 năm 762, thọ 78 tuổi. 

  

IV.  Ðại Sư Thừa Viễn (712-802): 

• Thừa Viễn Ðại Sư người đời nhà Ðường, nguyên quán Hán Châu ở Kiếm 

Nam. Ban sơ ngài theo thọ học với Ðường Thiền sư ở Thành Ðô. Kế đến, 

ngài theo học với Tản Thiền Sư và Thiền Sư Tư Châu Xử Tịch ở Tứ Xuyên. 

Rất có thể dường như Thừa Viễn đã hành trì một hình thức niệm Phật nào 

đó, vì hai người đệ tử của Sư đã hành trì như thế. Sau này Thừa Viễn theo 

học với đại sư Tịnh Ðộ Từ Mẫn; đệ tử của Thừa Viễn là Pháp Chiếu là tác 

giả quyển Tịnh Ðộ Pháp Thân Tán, quyển sách trình bày một hình thức hợp 

nhất giữa Tịnh Ðộ và Thiền trong một số phương hướng nào đó. Sau ngài 

đến Kinh Châu tham học với Chân Pháp sư ở chùa Ngọc Tuyền. Sau khi 

học nghiệp đã xong, tu hành đã ngộ. Chân Pháp sư dạy ngài đến Hoành Sơn 

để ứng duyên hoằng hóa. Trước tiên khi mới đến, đại sư cất thảo am dưới 

gộp đá ở phía Tây Nam của núi Hoành Sơn, chuyên tâm tu tập. Người có 

đạo tâm hay biết, đem cúng thí cho thức ăn thì ngài dùng, hôm nào không 

có thí ngài ăn bùn đất, tuyệt nhiên không hề đi quyên xin, khất thực chi cả. 

Ngài khổ tu như thế trải qua nhiều năm đến nỗi mình gầy, mặt nám, trên 

thân thể chỉ còn có một chiếc y cũ, rách mà thôi. Về phần truyền giáo, đại 

sư đứng lên lập trường Trung Ðạo, tùy theo căn cơ của mỗi người mà quyền 

biến chỉ dạy. Thấy cư dân quanh vùng phần nhiều đều nghèo khổ, tật bệnh, 

nên ngài truyền rộng Pháp Môn Tịnh Ðộ, khuyên tất cả mọi người nên niệm 

Phật. Trên đá, nơi gốc cây, ven đường, nơi tường vách, bên hang đá hoặc 

khe suối, đại sư đều có biên lời Thánh giáo khuyên mọi người nên tỉnh ngộ 

lẽ đạo, việc đời, cần chuyên niệm Phật. Do nơi đức hóa của ngài, từ đó trở 

đi, không cần chỉ dẫn nhiều mà lần lượt kẻ mang vải, gạo, người khiêng gỗ, 

đá, đến càng lúc càng đông, xây dựng thành ra một cảnh chùa, đồ tứ sự 

nhiều đến nỗi dư để bố thí cho những người nghèo. Ðại sư vẫn thản nhiên, 

không khước từ cũng không khuyến khích, để yên cho dân chúng xây cất 

chùa miễu, sửa soạn tùy tâm. Chẳng mấy chốc, nơi vùng hoang dã trước kia 

nay đã thành ra một cảnh lan nhã thanh u đồ sộ. Lần lần về sau, bốn phương 

xa gần, người tín hướng quy-y, niệm Phật càng ngày càng nhiều, tựa như 

nước trăm sông đổ dồn về biển cả, tính ra đến hàng chục vạn người. Vào 

năm Trinh Nguyên thứ 18 đời nhà Ðường, nhằm ngày 19 tháng 7, đại sư an 

lành thị tịch. 

  

V.   Pháp Chiếu Ðại Sư: 



 240 

Pháp Chiếu là tên của vị Tổ thứ tư của Liên Tông, vào đời nhà Ðường, khoảng 

năm 767 sau Tây Lịch. Sư là một trong những đệ tử nối pháp nổi trội nhất của 

Ðại Sư Thừa Viễn. Pháp Chiếu cũng là tác giả quyển Tịnh Ðộ Pháp Thân Tán, 

quyển sách trình bày một hình thức hợp nhất giữa Tịnh Ðộ và Thiền trong một 

số phương hướng nào đó. Những bài kệ tuyển chọn sau đây từ quyển Tịnh Ðộ 

Pháp Thân Tán, một thủ bản Ðôn Hoàng, cho thấy rằng tâm châu hay viên ngọc 

của tâm vốn tự thể thanh tịnh, nhưng bụi trần đang che lấp nó phải được loại trừ; 

rằng hành giả trông thấy Tịnh Ðộ trong khi ngồi Thiền; rằng Niệm Phật đồng 

nhất với vô niệm của Thiền; rằng Tịnh Ðộ ở trong tâm chứ không lệ thuộc vào 

ảnh tượng thiền quán; và rằng sự dựa dẫm vào văn tự giáo pháp sẽ đưa hành giả 

vào cảnh giới phân biệt mà thôi: 

•         "Tâm châu tự thể vốn luôn luôn thanh tịnh; 

•           Tâm quang tỏa chiếu khắp mười phương; 

•           Nên biết tâm không hề có chỗ trụ; 

•           Nơi giải thoát ta sẽ đạt được thanh lương... 

•   

•           Gương trí huệ không hề có sự tối ám; 

•           Ngọc tri kiến luôn hoạt dụng sáng ngời; 

•           Bụi trần và lao nhọc phải được đoạn lìa; 

•           Và kho bảo sẽ lập tức được mời đến... 

•   

•           Mọi người trong lúc này đều chuyên niệm Phật; 

•           Hành giả niệm Phật nhập sâu vào Thiền định; 

•           Ðêm đầu tiên họ ngồi với tâm chính trực; 

•           Tây phương hiện ra ngay trước mắt. 

•           Nếu hành giả hành trì niệm Phật, 

•           Hành giả sẽ biết được vô niệm; 

•           Vô niệm là như như thực tính. 

•           Nếu hành giả thấu triệt ý này ở đây, 

•           Nó được gọi là ngọc Pháp Tánh. 

•           Tịnh Ðộ vốn tự nơi tâm; 

•           Kẻ ngu tìm nó tự bên ngoài; 

•           Bên trong tâm có bảo kính; 

•           Nó không ngừng chiếu sáng suốt đời người... 

•   

•           Tâm châu luôn rạng chói xuyên suốt; 

•           Tự tánh bổn lai hoàn toàn ngời sáng; 

•           Hãy ngộ lý và hãy biết thực tánh hướng về đâu; 

•           Nếu bạn hành trì niệm Phật, thì vô sanh... 

•   

•           Phật tướng là Không và Vô tướng; 

•           Như như thực tính là tịch tịnh và vô văn tự giáo, 

•           Bàn về giáo pháp văn tự giáo pháp, 

•           Chỉ là Thiền trên vọng tưởng mà thôi..." 



 241 

•   

• VI.  Thiền Sư Ích Châu Thạch: 

Ích Châu Thạch là tên của một vị Thiền sư Trung Hoa vào thế kỷ thứ VIII, 

người đã nhận sự truyền thừ từ Hòa Thượng Kim và truyền dạy Thiền pháp này 

ở miền Ðông Tây Tạng. Người ta cũng gọi sư là Ích Châu Thần Hội. Hiện nay 

chúng ta không có nhiều tài liệu chi tiết về Thiền sư Ích Châu Thạch; tuy nhiên, 

theo các văn bản tìm thấy trong các hang động Ðôn Hoàng, mặc dầu Vô Trụ 

nhận Hòa Thượng Kim là thầy, nhưng theo Thiền sư Tông Mật thì rõ ràng là nhà 

Hòa Thượng Kim và nhà Vô Trụ hay Bảo Ðường trên thực tế là hai dòng Thiền 

riêng biệt. Quyển Lịch Ðại Pháp Bảo Ký có đề cập rằng Vô Trụ thọ giới pháp ở 

một trong những cuộc hội họp công khai của Hòa Thượng Kim. trong quyển 

Trung Hoa Truyền Tâm Ðịa Thiền Môn Sư Tư Thừa Tập Ðồ (Thiền Ðồ), Tông 

Mật đưa ra người nối pháp của Hòa Thượng Kim không phải là Vô Trụ, mà là 

Ích Châu Tịnh Chúng Thần Hội, truy nguyên Tịnh Chúng từ Hoằng Nhẫn đến 

Tư Châu Trí Sằn đến Tư Châu Xử Tịch đến Ích Châu Kim đến Ích Châu Thạch, 

và từ Bắc Sơn Lục của Thần Thanh (806-820), người ở trong dòng Tịnh Chúng, 

chúng ta biết rằng Tịnh Chúng và Bảo Ðường không chỉ là những dòng Thiền 

riêng biệt, mà còn là những dòng Thiền tương phản. Dĩ nhiên là tất cả mọi điều 

này đều phù hợp với sự chia rẽ theo Lịch Ðại Pháp Bảo Ký giữa các học trò của 

Hòa Thượng Kim ở chùa Tịnh Chúng và Vô Trụ. Ðiều này là sự mô tả của Tông 

Mật trong tiểu luận về Kinh Viên Giác của nhà Tịnh Chúng: "Những ai nói rằng 

hãy dụng tâm theo lối ba ngữ cú tương đương với giới, định và huệ" là nhà thứ 

hai. Khởi nguyên nó được truyền xuống một cách phụ thêm từ Ngũ Tổ Hoằng 

Nhẫn qua Trí Sằn. Thiền sư Trí Sằn là một trong mười đệ tử chính của Ngũ Tổ, 

gốc người Tư Châu, nằm về phía đông nam Thành Ðô và cuối cùng Trí Sằn trở 

lại chùa Ðức Thuần ở quận nhà và chuyển hóa Ðạo cho mọi người. Ðệ tử tên Xử 

Tịch của Trí Sằn, người họ Ðường, tiếp nhận sự truyền thừa. Ðường Xử Tịch 

sản sanh ra bốn người đệ tử chính, người thứ nhất là Hòa Thượng Kim của chùa 

Tịnh Chúng ở quận cao Thành Ðô, pháp danh là Vô Tướng. Hòa Thượng Kim 

hết lòng truyền bá giáo pháp này. Còn về các đệ tử của Hòa Thượng Kim, Triệu 

hay Ích Châu Thạch còn gọi là Tịnh Chúng Thần Hội, người hiện ở chùa Tịnh 

Chúng, Mã ở Trường Tùng Sơn, Quý hay Lý ở Trục Châu, và một người cũng 

tên Quý hay Lý ở địa hạt Thông Tuyền. Ba ngữ cú là Vô ức (không ghi nhớ), Vô 

niệm (không có vọng niệm), và Mạc vong (chớ quên). Ý muốn nói là: đừng nhớ 

lại những ảnh tượng trong quá khứ; chớ có lo lường nghĩ ngợi các ảnh tượng 

huy hoàng trong tương lai; và luôn hợp nhất với tuệ giác này, không bao giờ mê 

muội tối tăm, không bao giờ lầm lỗi. Chúng ta gọi đây là Mạc vong. Ðôi khi 

Tịnh Chúng Thần Hội nói: "Ðừng nhớ đến các đối tượng bên ngoài; chớ nghĩ 

dựa trên tâm bên trong; cạn kiệt không chỗ nương." Giới định và huệ tuần tự 

tương đương với ba ngữ cú. Dầu là các phương tiện thiện xảo của Tịnh Chúng 

trong việc làm cho thấy được mục đích ý nghĩa của chủ đề và việc thuyết giảng 

là rất nhiều, nhưng điều mà ý nghĩa của chủ đề luôn nhắm tới vốn nằm trong ba 

ngữ cú này. Các lễ truyền pháp hay truyền thụ nghi thức giống như cách thức 

thọ giới cụ túc nơi đàn tràng chính thức hay giới đàn vào thời đó ở xứ này. 

Trong tháng thứ nhất và thứ hai, trước tiên họ chọn ngày một cách kỹ lưỡng rồi 

dán thông báo, nhóm họp chư Tăng Ni và nam nữ cư sĩ. Sự sắp xếp Bồ Ðề Tòa, 



 242 

nghi thức lễ tán và sám hối đôi khi mất từ ba đến năm tuần lễ. Chỉ sau khi thực 

hiện đầy đủ những nghi thức này thì họ mới truyền pháp. Tất cả mọi việc này 

đều được cử hành vào ban đêm. Ý là cắt đứt hết ngoại duyên và loại trừ sự rối 

rắm. Sau khi Pháp đã truyền rồi, ngay dưới lời nói của Ðại sư và họ dừng niệm 

tưởng và hành trì tọa thiền. Ngay cả khi những người đến từ nơi xa xôi, ngay cả 

chư Ni và cư sĩ, trước khi ở lại suốt thời gian dài, họ phải tọa thiền một hoặc hai 

tuần lễ. Sau đó, tiếp theo lễ truyền giới, họ giải tán. Nó rất giống Pháp đăng đàn 

của Nam Sơn Luật Tông (đặt ở núi cùng tên với ngài Nam Sơn phía nam 

Trường An và sử dụng bản dịch của Ðàm Vô Ðức hay Pháp tạng của Luật tông). 

Cần thiết là phải có một nhóm. Bởi do có bản công bố chính thức của chánh 

quyền, nghĩa là bởi vì Tịnh Chúng nhận sự cho phép của chánh quyền, cho nên 

nó được gọi là "Ðại Giới Ðàn" (lễ truyền giới rộng rãi cho chư Tăng Ni và cư 

sĩ). Ðôi khi một năm một lần, đôi khi hai hoặc ba năm một lần, giới đàn mở ra 

không đều đặn. 

  

VII.Thiền Sư Ðạo Dật: 

• Ðạo Dật là tên của một vị Thiền sư Trung Hoa vào thế kỷ thứ VIII, một 

trong những đệ tử của Hòa Thượng Kim và truyền dạy Thiền pháp ở miền 

Ðông Tây Tạng. Hiện nay chúng ta không có nhiều tài liệu chi tiết về Thiền 

sư Ðạo Dật. Tuy nhiên, sau những cuộc khai quật những hang động chung 

quanh vùng Ðôn Hoàng vào năm 1939, người ta tìm thấy rất nhiều bản văn 

được khắc trên những bức tường đá. Theo thủ bản Pelliot Tây Tạng 116, 

sau khi Vô Trụ thọ giới với Hòa Thượng Kim, mỗi ngày Hòa Thượng Kim 

đều ở giữa chúng nói với Vô Trụ: "Sao ông không đi vào núi đi? Lợi ích gì 

mà lưu lại nơi này cho lâu?" Sau đó Hòa Thượng Vô Trụ lặng lẽ đi vào 

trong núi. Sư Ðạo Dật ở cùng với ngài, tu hành tụng kinh, lễ bái và chánh 

niệm. Hòa Thượng Vô Trụ cố ý cắt đứt hết vọng tưởng và nhập vào cảnh 

giới tự chứng (nhất hướng tuyệt tư đoạn lự nhập tự chứng cảnh giới). Ðạo 

Dật cùng với các vị sư trẻ nói với Hòa Thượng Vô Trụ rằng: "Tôi và các 

đạo hữu muốn thỉnh cầu một khóa lễ lạy Phật sám hối trong hai mươi bốn 

giờ, mong Hòa Thượng cho phép." Hòa Thượng Vô Trụ nói với Ðạo Dật và 

các vị khác rằng: "Ở đây lương thực đã bị cắt đứt hết rồi. Mỗi người đều đã 

tiến sâu vào núi rồi... Vô niệm là đang thấy Phật. Hữu niệm là sanh tử luân 

hồi. Nếu mấy ông muốn có thể được lễ bái và chánh niệm, vậy thì hãy ra 

khỏi núi đi. Nếu mấy ông muốn được cùng nhau trụ ở đây trong núi, hãy 

chăm chú hành trì vô niệm (nhất hướng vô niệm)." Quan điểm của Ðạo Dật 

không hợp với ý tưởng này, và thế là Ðạo Dật từ giã Hòa Thượng Vô Trụ 

và ra khỏi Thiên Thưởng Sơn hay Bạch Nhai Sơn, nằm về phía bắc Ích 

Châu. Ðạo Dật đến chùa Tịnh Chúng ở Ích Châu, Thành Ðô. Ðầu tiên Ðạo 

Dật gặp Thượng Tọa Hà Không và nói với ông ấy rằng: "Trong núi Thiền 

Sư Vô Trụ không cho lễ bái, sám hối, chánh niệm và tụng kinh, mà chỉ cho 

phép ngồi không và yên lặng (chỉ không nhàn tọa)." Thượng Tọa Hà Không 

và mọi người đều kinh ngạc khi nghe điều này và nói: "Làm sao Phật pháp 

lại có thể như vậy được chứ?" Họ đưa Ðạo Dật đến gặp Hòa Thượng Kim. 

Trước khi Ðạo Dật xá chào xong thì Hà Không và mọi người đã trình báo 

với Hòa Thượng Kim rằng: "Thiền sư Vô Trụ ở Thiên Thưởng Sơn chỉ ngồi 



 243 

không yên lặng. Ông ấy không chịu tu hành lễ bái và chánh niệm (bất khẳng 

lễ niệm) và không dạy những người ở chung với mình tu lễ bái và chánh 

niệm. Làm sao việc làm như vậy có thể là Phật pháp chứ?" Hòa Thượng 

Kim trách Hà Không, Ðạo Dật cùng những người khác rằng: "Mấy ông hãy 

lui ra, khi còn ở địa vị học nhân, ta không ăn ngủ mà chỉ ngồi không yên 

lặng. Ngay cả lúc vào nhà xí ta cũng không gắng sức. Mấy ông không hiểu 

được đâu. Những năm tháng khi ta ngồi trên núi Thiên Cốc, phía đông Ích 

Châu, ta cũng đã không tu lễ bái và chánh niệm." 

  

(B) Dòng Thiền Tuyên Thập 

  

I.    Khai Tổ: Thiền Sư Quả Lãng Tuyên Thập: 

Tuyên Thập là tên của một vị Thiền sư Trung Hoa vào thời nhà Ðường (618-

907). Theo Truyền Ðăng Lục, quyển V, ngoài hai đại sư Huệ Năng và Thần Tú, 

pháp tử nối pháp dòng Thiền của Thiền Sư Hoằng Nhẫn còn ghi lại được gồm 

nhiều vị khác, trong số đó có: Thiền sư Tuyên Thập, Tư Châu Trí Sằn và Huệ 

An. Chúng ta không có chi tiết về những vị Thiền Sư này, chỉ biết họ là những 

đệ tử nổi trội nhất trong số hàng ngàn đệ tử của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn. Thiền sư 

Khuê Phong Tông Mật đã nói đến Thiền của Thiền Sư Quả Lãng Tuyên Thập 

như là Thiền của pháp môn niệm Phật Nam Sơn Mãnh Xuyên, liệt kê vị Thiền 

sư này như là một đệ tử của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn trong bảng Thiền Ðồ, như 

Tông Mật tự nhận là thiếu sự hiểu biết chính xác về sự truyền thừa. Trong tiểu 

luận về kinh Viên Giác (Viên Giác Kinh Lược Sớ), Tông Mật xếp tông phái của 

Tuyên Thập dưới đề mục "Truyền Hương Nhi Tồn Phật" (giữ gìn Phật bằng 

cách truyền hương). Truyền hương đề cập đến sự kiện rằng, thoạt tiên khi họ tụ 

họp đông người và thực sự hành trì các nghi lễ như là lễ tán và lễ sám hối, nó 

cũng giống như tông phái của Hòa Thượng Kim. Khi họ sắp trao truyền pháp, 

thì họ lấy sự trao truyền hương như là đức tin giữa thầy và trò. Vị thầy trao nó 

xuống, đệ tử trao nó lại cho thầy; rồi thầy trao nó lại cho đệ tử. Làm như vậy ba 

lần và làm tương tự như vậy đối với tất cả mọi người tham dự lễ truyền pháp. 

"Giữ Gìn Phật" có nghĩa là, ngay khi truyền Pháp, lần đầu tiên họ nói đạo lý của 

pháp môn và ý nghĩa hành trì, và sau đó mới ra lệnh nhất tự niệm Phật (niệm 

Phật một chữ). Khởi đầu họ kéo dài âm của một chữ và dần dần sau đó hạ thấp 

âm thanh xuống thành một âm thanh nhỏ hơn cho đến khi không còn âm thanh 

nào cả. Họ đưa đức Phật đến các ý niệm, nhưng ý niệm vẫn còn thô thiển. Họ 

cũng đưa đức Phật vào tâm, phút giây này sang phút giây khác luôn gìn giữ 

tưởng niệm như thế, và thế là họ luôn luôn có Phật trong tâm, cho đến khi họ đạt 

đến không có niệm tưởng hay vô niệm, lúc bấy giờ họ đã đạt được Ðạo. Nhất tự 

của Thiền sư Tuyên Thập hay nhất âm niệm Phật vốn dẫn đến Vô tưởng hay 

không có niệm tưởng, rõ ràng là giống với niệm Phật vô niệm của Thiền sư Pháp 

Chiếu lẫn với niệm Phật của Hòa Thượng Kim trong Lịch Ðại Pháp Bảo Ký. 

  

• (C) Dòng Thiền Lão An 

  

I.    Thiền Sư Lão An: 



 244 

Theo Truyền Ðăng Lục, quyển V, ngoài hai đại sư Huệ Năng và Thần Tú, pháp 

tử nối pháp dòng Thiền của Thiền Sư Hoằng Nhẫn còn ghi lại được gồm nhiều 

vị khác, trong số đó có: Thiền sư Tuyên Thập, Tư Châu Trí Sằn và Huệ An (Lão 

An). Chúng ta không có chi tiết về những vị Thiền Sư này, chỉ biết họ là những 

đệ tử nổi trội nhất trong số hàng ngàn đệ tử của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn. Lão An là 

tên của một Thiền sư Trung Hoa, sống vào khoảng thế kỷ thứ VII hay thứ VIII. 

Người ta còn gọi Lão An là thiền sư Huệ An, quốc sư Trung Hoa vào khoảng 

thế kỷ thứ VII. Theo Truyền Ðăng Lục, quyển V, một hôm có hai vị Tăng đến 

hỏi quốc sư Huệ An về ý chỉ của Ðạt Ma Ðông du. Huệ An đáp: "Sao mấy ông 

không tự hỏi ý của mình là gì?" Thiên Nhiên và Hoài Nhượng thưa: "Ý của tự 

mình là gì?" Huệ An đáp: "Nên quán tác dụng mật." Thiên Nhiên và Hoài 

Nhượng thưa: "Tác dụng mật là gì?" Huệ An chỉ mở mắt và nhắm mắt, thay cho 

lời giảng giải. Thật vậy, thông điệp của Tổ Bồ Ðề Ðạt Ma không phải là một 

thông điệp bình thường khả dĩ truyền trao bằng ngôn ngữ hay văn tự. Hành giả 

tu Thiền nên nhớ điều này: Trong Phật Giáo Thiền Tông có cái vốn không thể tỏ 

bày và dẫn giải được trong Tam Tạng Kinh Ðiển. Có phải chăng đó là bức thông 

điệp của Tổ Bồ Ðề Ðạt Ma mà hành giả nên luôn suy ngẫm trên bước đường tu 

tập của chính mình? "Bất lập văn tự; giáo ngoại biệt truyền; trực chỉ nhân tâm; 

kiến tánh thành Phật." 

  

II.   Thiền Sư Phá Táo Ðọa: 

Theo Thiền Luận, Tập II của Thiền sư D.T. Suzuki, Phá Táo Ðọa là cái tên mà 

Thiền sư Huệ An đặt cho một đệ tử của mình ở Tung Nhạc. Nghĩa đen là bếp hư 

đổ, chỉ cho biến cố trong đời sống của một Thiền sư không tên tuổi, nhờ đấy mà 

được chú ý. Tại một làng vùng núi Tung Nhạc, có một cái miếu bên trong điện 

có để một bếp lửa. Dân ở gần xa đến tế tự bếp lửa nầy không ngớt, họ luộc rất 

nhiều thú vật để cúng. Một hôm có nhà sư vô danh dẫn các Tăng hầu vào miếu. 

Sư lấy gậy gõ vào bếp ba lần, và bảo: “Chặc! Bếp ơi là bếp! Mi há không phải 

chỉ là bùn gạch hiệp thành sao? Thánh linh đâu nơi mi vậy? Sao mi đòi luộc 

nhiều mạng thú vật để cúng như thế?” Nói xong, ông lại gõ vào bếp ba lần nữa. 

Bếp liền nghiêng đổ xuống đất vỡ ra từng mảnh. Chốc lát, có một người đến gần 

sư cúi đầu lạy. Sư hỏi ông là ai. Y đáp: “Tôi là Táo thần của miếu nầy. Tôi ở đây 

rất lâu do nghiệp báo đời trước của mình. Nay nhờ nghe ‘pháp vô sinh’ của thầy 

mà thoát khỏi ràng buộc và được thác sinh lên trời. Nay tôi đến đây để bái tạ 

Thầy.” Sư bảo: “Vô sinh là bản tánh của ngươi, chẳng phải nhờ ta thuyết pháp.” 

Thần bếp lạy và biến mất. 

Sau đó, các Tăng hầu và các người khác hỏi sư: “Chúng con theo hầu thầy rất 

lâu, nhưng chưa hề được nghe chính ngài giảng pháp. Táo thần được ngài dạy 

cho pháp gì mà có thể thác sinh ngay trên trời?” 

Sư nói: “Ta chỉ bảo nó là nó, do bùn gạch hiệp thành, chứ chẳng có đạo lý gì 

khác dạy riêng cho nó.” 

Các tăng hầu và những người khác đứng im không nói. Sư lên tiếng: “Hiểu 

không?” 

Vị chủ sự thưa: “Bẩm, chúng con không hiểu.” 

Sư tiếp lời: “Tánh bản hữu của hết thảy các pháp. Tại sao các ông không hiểu?” 

Các thầy Tăng bèn lạy, sư liền bảo: “Ðổ rồi! Ðổ rồi! Vỡ rồi! Vỡ rồi!” 



 245 

Năm và nơi sư thị tịch không ai rõ. 

  

III.  Thiền Sư Duy Ma Cật Trần Sở Chương: 

Duy Ma Cật Trần Sở Chương là tên của một vị cư sĩ Thiền sư Trung Hoa vào 

thế kỷ thứ VIII, người đã nhận sự truyền thừa từ Thiền sư Huệ An và truyền dạy 

Thiền pháp ở miền Ðông Tây Tạng. Hiện nay chúng ta không có nhiều tài liệu 

chi tiết về Thiền sư Trần Sở Chương; tuy nhiên, theo các văn bản tìm thấy trong 

các hang động Ðôn Hoàng, cư sĩ Thiền sư Trần Sở Chương chính là một trong 

những vị thầy dạy Thiền đầu tiên của Thiền sư Vô Trụ. 

  

  

  

IV.  Thiền Sư Vô Trụ (714-774): 

Vô Trụ là tên của một vị Thiền sư Trung Hoa vào thời nhà Ðường (618-907), 

nối pháp Hoà Thượng Kim (Ích Châu Vô Tướng). Vào đầu hậu bán thế kỷ thứ 

tám, Thiền sư Vô Trụ đã khai sáng dòng Thiền Bảo Ðường. Hòa Thượng Vô 

Trụ là người ở Mi Huyền, Phụng Tương, phía tây Trường An. Sư họ Lý, pháp 

danh Vô Trụ. Về ưu điểm, Sư vượt trội hơn những người khác. Sư là một nhà võ 

thuật chuyên nghiệp. Một lần, tình cờ Sư gặp cư sĩ Trần Sở Chương, người 

không rõ nguồn gốc. Người đương thời cho rằng cư sĩ là hiện thân của Ngài Duy 

Ma Cật. Cư sĩ Trần tuyên thuyết đốn giáo. Vào cái hôm mà Hòa Thượng Vô Trụ 

gặp cư sĩ, hai người hợp nhau một cách thân tình và kết thân từ đó, và cư sĩ Trần 

đã âm thầm truyền tâm pháp... Trong khoảng từ ba đến năm năm, Vô Trụ tiến 

hành pháp tu của cư sĩ. Trong những năm Thiên Bảo (742-756) Sư tình cờ nghe 

nói về Hòa Thượng Minh của Ðáo Thứ Sơn ở Phạm Dương, nằm về phía bắc 

tỉnh Hà Bắc ngày nay, Hòa Thượng Thần Hội của Ðông Ðô vùng Lạc Dương, và 

Hòa Thượng Tự Tại ở quận Thái Nguyên trong tỉnh Sơn Tây ngày nay, tất cả 

đều là đệ tử của Lục Tổ Huệ Năng, người nói pháp đốn giáo. Lúc ấy Vô Trụ vẫn 

chưa xuất gia. Sau đó, Sư đi đến Thái Nguyên để tham bái Hòa Thượng Tự Tại. 

Vô Trụ từ bỏ con đường mình đã đi trước đây, và rồi cạo tóc đắp y. Sau khi thọ 

cụ túc giới vào năm 749, Sư từ giả thầy mình là Hòa Thượng Tự Tại để đi nhập 

hạ tại chùa Thanh Lương trên Ngũ Ðài Sơn. Sư nghe thuyết giảng về các oai 

nghi của Hòa Thượng Minh trên Ðáo Thứ Sơn và ẩn ý các pháp của Hòa 

Thượng Thần Hội. Từ khi Sư lãnh hội được nghĩa lý của các vị này rồi, Sư 

không đến tham bái và lễ kính riêng. Ở hết mùa an cư kiết hạ năm 750, Sư 

xuống núi và đi đến Tây đô Trường An. Sư qua lại giữa hai chùa An Quốc và 

Sùng Thánh. Năm 751 Sư đi đến Linh Châu ở phương Bắc và trụ lại hai năm tại 

Hạ Lam Sơn, phía bắc Linh Châu. Một hôm, có một vị thương nhân tên Tào 

Hoài đến hỏi: "Hòa Thượng có từng đến Kiếm Nam để gặp Hòa Thượng Kim 

chưa?" Sư đáp: "Lão Tăng không biết ông ấy." Tào Hoài nói: "Mặt của Hòa 

Thượng giống mặt của Hòa Thượng Kim." Sư hỏi Tào Hoài: "Vì ông đã đến 

Kiếm Nam, vậy Hòa Thượng Kim nói những giáo pháp gì?" Tào Hoài nói: 

"Ngài ấy nói pháp vô ức, ức niệm và mạc vong." Sau cuộc nói chuyện này, Sư đi 

Kiếm Nam và lễ bái Hòa Thượng Kim. Tháng ba năm 759, Sư đến chùa Tịnh 

Chúng ở Thành Ðô. Thoạt tiên, Sư gặp Hòa Thượng An Kiền, sau đó Sư gặp 

Hòa Thượng Kim. Khi thấy Sư, Hòa Thượng Kim hài lòng một cách khác 



 246 

thường. Trong lễ thọ giới ba ngày, Hòa Thượng Kim luôn bảo Sư: "Tại sao ông 

không đi vào núi đi? Ở lại đây lâu có lợi ích gì?" Hết thảy hội chúng đều bảo Sư: 

"Hòa Thượng Kim chưa bao giờ nói như thế trước đây. Tại sao Ngài lại bất ngờ 

nói lên những lời ấy?" Sau khi nghe được những lời này, Hòa Thượng Vô Trụ đi 

vào trong núi, nơi Sư tu tập tỉnh thức và đạt được cảnh giới tự chứng. Mặc dầu 

Thiền Sư Vô Trụ nhận Hòa Thượng Kim là thầy, nhưng theo Thiền Sư Khuê 

Phong Tông Mật thì rõ ràng Hòa Thượng Kim và Vô Trụ thuộc hai dòng Thiền 

khác nhau, Hòa Thượng Kim thuộc phái Tịnh Chúng trong khi Vô Trụ lại thuộc 

phái Bảo Ðường. Trong quyển Lịch Ðại Pháp Bảo Ký, Thiền Sư Tông Mật chỉ 

kể rằng Vô Trụ thọ giới ở một trong những chúng hội của Hòa Thượng Kim. 

Tuy nhiên, Trung Hoa Truyền Tâm Ðịa Thiền Môn Sư Tư Thừa Tập Ðồ, Thiền 

Sư Tông Mật lại đưa ra người nối pháp của Hòa Thượng Kim không phải là Vô 

Trụ, mà là Thiền sư Ích Châu Thạch (Tịnh Chúng Thần Hội), truy nguyên Tịnh 

Chúng từ Hoằng Nhẫn, đến Tư Châu Trí Sằn, đến Tư Châu Xử Tịch, đến Ích 

Châu Kim, rồi đến Ích Châu Thạch. Theo Bắc Sơn Lục của Thần Thanh, người 

ở trong dòng Thiền Tịnh Chúng thì Tịnh Chúng và Bảo Ðường không những là 

hai phái Thiền riêng biệt, mà còn là những dòng Thiền tương phản nhau nữa. 

Trong giáo pháp Thiền, Thiền sư Vô Trụ luôn dạy chúng đệ tử: "Vô tâm là giới; 

vô niệm là định; và vô sanh là hay không sanh vọng tưởng là huệ." 

  

V.   Thiền Sư Ðỗ Hồng Tiệm: 

Ðỗ Hồng Tiệm là tên của một vị cư sĩ Thiền sư, một trong những đệ tử nối pháp 

nổi tiếng của Thiền sư Vô Trụ. Ông là Phó tổng tư lệnh, phó thống sứ tòa đại sứ 

hoàng gia. Lần đầu tiên khi Công sứ Ðỗ Hồng Tiệm đến quận cao Thành Ðô vào 

cuối tháng ba hoặc đầu tháng tư năm 766, nghe những việc bất khả tư nghì về 

Hòa Thượng Kim và nói: "Vì Hòa Thượng đã thị tịch, ắt phải có những đệ tử để 

truyền pháp xuống chứ!" Sau đó, Ðỗ Hồng Tiệm đi đến chùa Tịnh Chúng và 

chùa Ninh Quốc trên núi Hành Sơn ở Hồ Nam và thấy những dấu tích lúc sinh 

thời của Hòa Thượng Kim. Công sứ hỏi các vị sư trẻ rằng: "Ắt hẳn phải có một 

người đệ tử tiếp nối sự truyền thừa. Vậy có vị sư nào đã được y bát không?" Các 

vị sư trẻ đáp: "Không có ai tiếp nối cả. Khi Hòa Thượng Kim còn sống có hai 

chiếc y, một ở chùa Ninh Quốc trên núi Hành Sơn và một chiếc khác vẫn còn ở 

chùa Tịnh Chúng để nhận sự lễ bái cúng dường." Vị Công sứ không tin điều 

này. Ông cũng hỏi một vị Luật Sư: "Từ xa tôi có nghe rằng Hòa Thượng Kim là 

một bậc thầy lớn và rằng ngài đã nhận y bát được truyền xuống từ đời thầy này 

đến đời thầy khác cho đến bây giờ. Hòa Thượng Kim đã thị tịch, vậy người đệ 

tử nối tiếp ở đâu chứ?" Vị Luật Sư đáp: "Hòa Thượng Kim là một người ngoại 

quốc và không có được Phật pháp. Khi ông ấy còn sống thì ông ấy không thuyết 

pháp gì nhiều, vì không nói được tiếng Hoa một cách chính xác. Khi ông ấy còn 

sống đã làm việc bố thí cúng dường đầy đủ, nhưng Hà Không là đệ tử duy nhất 

có đức hạnh. Nhưng ngay cả Hà Không cũng không thấu hiểu được Phật pháp." 

Vị Công sứ với tầm nhìn xa rộng, biết rằng đó chỉ là lời nói dối. Vì thế ông ta 

trở về nhà hỏi những người phục vụ của mình, các vị Khổng Mục là Mã Lương 

và Khang Nhiên: "Mấy ông có biết liệu ở Kiếm Nam này có vị Tăng nổi tiếng, 

một người có giá trị vĩ đại, tu hành rất cao sâu hay không?" Mã Lương đáp: 

"Bên trong sân nhà tôi thường nghe các tướng lãnh nói chuyện và họ nói: 'Phía 



 247 

tây của Tàm Nhai Quan trên núi Bạch Nhai có Thiền sư Vô Trụ. Sư đã nhận 

được y bát của Hòa Thượng Kim và là truyền nhân của ngài. Hạnh nghiệp của vị 

Thiền sư này rất thâm sâu nhưng ngài không có ra khỏi núi.'" Tuy nhiên, theo 

các văn bản tìm thấy trong các hang động Ðôn Hoàng, vào ngày 31 tháng 10 

năm 766, đặc ủy viên Mạc Dung Ðỉnh, các viên chức của quận, các Tăng sĩ Phật 

giáo cùng các Ðạo sĩ Lão giáo đi đến Bạch Nhai Sơn mời Hòa Thượng Vô Trụ 

xuống núi... Họ cúi đầu lễ bái và nói: "Chúng tôi mong Hòa Thượng chớ bỏ lòng 

từ bi vì lợi ích cho chúng sanh của đất Ba Thục, Tứ Xuyên, mà làm cầu đò lớn." 

Sau khi Vô Trụ đã xuống núi thì được Công sứ Ðỗ đến viếng thăm. Ngài Công 

sứ đi vào sân trong và thấy vẻ mặt của Hòa Thượng bất động, bình lặng một 

cách nghiêm nghị. Ngài Công sứ cúi đầu làm lễ, đi xuống cầu thang, lại cúi đầu, 

chấp tay yêu cầu mọi người đứng lên. Các vị bí thư và quan chức khác nhau đã 

chưa từng bao giờ thấy một việc như vậy. Họ thấy Hòa Thượng không chào đón 

ngài Công sứ mà cũng không đứng dậy. Họ nhìn nhau và hỏi: "Tại sao Hòa 

Thượng không đứng dậy để nghênh đón ngài Công sứ chứ?" Khi ngài Công sứ 

vừa ngồi xuống bèn hỏi: "Tại sao Hòa Thượng lại đến đây?" Hòa Thượng nói: 

"Tôi từ xa đến để thực hiện lời cam kết của mình với Hòa Thượng Kim..." Công 

sứ bèn hỏi: "Hòa Thượng Kim giảng thuyết Vô ức, Vô niệm và Mạc vong (chớ 

quên), có phải như thế không?" Vô Trụ đáp: "Ðúng vậy." Công sứ hỏi thêm: "Ba 

câu này là một hay là ba vậy?" Vô Trụ dạy: "Chúng là một, không phải ba. Vô 

ức là giới; Vô niệm là định; Mạc vọng (chớ vọng tưởng) là huệ." Vô Trụ cũng 

nói: "Không sanh khởi vọng tưởng là giới môn; không sanh khởi vọng tưởng là 

định môn; không sanh khởi vọng tưởng là huệ môn. Vô niệm đồng thời là giới, 

định và huệ." Công sứ hỏi tiếp: "Một chữ vọng này có phải nó là người nữ ở 

dưới chữ vong hay không (vì trong chữ vọng tiếng Hoa có chữ vong nghĩa là 

mất ở trên và chữ nữ ở dưới)? Hay là chữ tâm ở dưới chữ vong (vì trong chữ 

vong quên có chữ vong là mất ở trên và chữ tâm ở dưới)?" Vô Trụ đáp: "Người 

nữ ở dưới chữ vong là mất." 

•   

• VI.  Thiền Sư Mạc Dung Ðỉnh: 

Tên của một vị cư sĩ Thiền sư Trung Hoa vào thế kỷ thứ VIII, người đã nhận sự 

truyền thừ từ Thiền sư Vô Trụ và truyền dạy Thiền pháp ở miền Ðông Tây 

Tạng. Hiện nay chúng ta không có nhiều tài liệu chi tiết về Thiền sư Mạc Dung 

Ðỉnh; tuy nhiên, theo các văn bản tìm thấy trong các hang động Ðôn Hoàng, vào 

ngày 31 tháng 10 năm 766, đặc ủy viên Mạc Dung Ðỉnh, các viên chức của 

quận, các Tăng sĩ Phật giáo cùng các Ðạo sĩ Lão giáo đi đến Bạch Nhai Sơn mời 

Hòa Thượng Vô Trụ xuống núi... Họ cúi đầu lễ bái và nói: "Chúng tôi mong 

Hòa Thượng chớ bỏ lòng từ bi vì lợi ích cho chúng sanh của đất Ba Thục, Tứ 

Xuyên, mà làm cầu đò lớn." 

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 248 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

• Chương Năm Mươi Mốt 

•   

• Bốn Thiền Phái Hoằng Pháp Tại 

• Tây Tạng Buổi Sơ Thời 

  

(A) Thiền Phái Hậu Bắc Thần Tú 

  

I.    Tổng Quan Về Thiền Phái Hậu Bắc Thần Tú: 



 249 

Cũng còn được gọi là Hậu Bắc Tông Thiền phái. Theo Thiền sư Tông Mật, Thần 

Tú dạy: "Mặc dầu chúng sanh vốn có Phật tánh, bởi lẽ vô minh từ vô thủy nên 

Phật tánh bị che mờ và không thị hiện. Hành giả phải dựa vào lời hướng dẫn của 

thầy mình, loại bỏ những cảnh giới tình thức, quán tâm và chấm dứt vọng tưởng. 

Khi vọng tưởng hoàn toàn cạn kiệt, hành giả chứng nghiệm giác ngộ, không có 

gì mà không liễu ngộ. Ðiều này giống như một tấm gương mờ tối vì bụi và hành 

giả nỗ lực lau chùi nó. Khi sạch bụi, gương tự sáng, không có gì mà chẳng soi 

chiếu." Tuy nhiên, tất cả chư Tăng của phương Bắc lẫn phương Nam Trung Hoa 

đều biết rằng Thần Tú không hề cổ xúy cho giáo pháp tiệm ngộ, đúng hơn là 

ngài đã truyền dạy một giáo pháp "viên ngộ", nhấn mạnh đến tầm quan trọng 

của sự thường xuyên tu tập. Còn về phía Huệ Năng, mặc dầu ngài cổ xúy cho 

giáo pháp đốn ngộ, giáo pháp ấy là giáo pháp riêng của dòng Thiền Nam Tông. 

Kỳ thật, đó cũng chính là giáo pháp được dòng Thiền Bắc Tông tuyên thuyết 

cho đến khoảng năm 740. Sự truyền bá Thiền từ tiền đồn Ðôn Hoàng của Tây 

Tạng ở phương Bắc trong thập niên 780s tại vùng Ðôn Hoàng liên quan đến một 

dòng Thiền của tông phái Bắc Hậu Thần Tú. Bản văn Ðôn Hoàng bằng tiếng 

Hoa với nhan đề là "Ðốn Ngộ Ðại Thừa Chánh Lý Quyết" cho chúng ta thấy 

rằng Thiền sư Ma Ha Diễn thuộc Bắc phái, một đệ tử của hai người kế vị Thần 

Tú, đã đến trung tâm Tây Tạng từ khi Ðôn Hoàng bị chiếm đóng vào năm 781 

hoặc 787 theo lời mời của vua Tây Tạng. Ma Ha Diễn trở lại Sa Châu, thuộc 

Ðôn Hoàng vào thập niên sau đó và tiếp tục giảng dạy tại đó. Ðã có sự lầm lẫn 

trong sự nhận diện Ma Ha Diễn. Thiền sư Khuê Phong Tông Mật liệt kê một Ma 

Ha Diễn như là một người đệ tử của Thiền sư Thần Hội Hà Trạch của nhánh 

Thiền Nam Tông. Giáo pháp của Ma Ha Diễn Tây Tạng là một đề xuất nổi tiếng 

về Ðốn Môn có thể được tóm tắt như là "Khán Tâm" hay là "Bất Quán." "Khán 

Tâm" là giáo pháp nguyên thủy của Thiền Bắc tông hay pháp môn Ðông Sơn. 

Ðiều này sẽ trở nên rõ ràng, Thiền Bảo Ðường và Thiền Bắc Tông ăn khớp nhau 

chặt chẽ trong các nguồn tài liệu của Tây Tạng. Ma Ha Diễn dường như là tiêu 

biểu đặc thù cho Thiền hậu Bắc tông. Chúng ta nên ghi nhận rằng Ma Ha Diễn 

đã đến bối cảnh trung tâm Tây Tạng trễ hơn một chút so với các cuộc truyền bá 

Thiền từ vùng Tứ Xuyên. 

  

II.   Chư Thiền Ðức Trong Thiền Phái Hậu Bắc Thần Tú: 

1) Thiền Sư Hàng Ma Táng: Thiền sư Hàng Ma Táng, một trong những Thiền 

sư Trung Hoa nổi tiếng vào thời Hậu Bắc Tông Thần Tú đã truyền bá Thiền 

pháp tại miền Ðông Tây Tạng, là thầy của Thiền sư Ma Ha Diễn. Hiện nay 

chúng ta không có nhiều tài liệu chi tiết về Thiền sư Hàng Ma Táng; tuy nhiên, 

theo Bộ sao lục của Bắc Thiền bằng tiếng Tây Tạng gồm có: một phiên bản lịch 

sử Bắc phái "Lăng Già Sư Tư Ký"; ngữ lục của sư phụ của Ma Ha Diễn là Thiền 

sư Hàng Ma Táng, một đệ tử của Thần Tú; một bản dịch Tây Tạng về một cuộc 

đối thoại quan trọng của Bắc phái; và một số tác phẩm quan trọng bằng tiếng 

Tây Tạng, đặc biệt giảng giải về giáo pháp của Ma Ha Diễn, mà Stein Tây Tạng 

468 là tiêu biểu điển hình. Thế nên tài liệu Tây Tạng bao gồm những nguồn tài 

liệu tiềm tàng cho bất kỳ công cuộc nghiên cứu nào về hậu Bắc phái về sau này. 

Trong giáo pháp Thiền, Thiền sư Hàng Ma Táng thường dạy: "Không pháp nào 

để niệm là niệm Phật. Nếu mấy ông luôn luôn hành trì niệm Phật mà các đối 



 250 

tượng hay khách thể không sanh khởi thì tức thời đó là vô tướng, là bình đẳng là 

vô đối. Nếu mấy ông nhập vào được chỗ này, thì tâm Vô niệm sẽ trở nên tịch 

lặng. Không cần gì để xác định thêm rằng đó là Phật; nếu mấy ông chăm chú 

quan sát chính điều này và được tâm bình đẳng, thì bấy giờ đó là Pháp thân chân 

thật của Như Lai." 

2) Thiền Sư Ma Ha Diễn: Tên của một vị Thiền sư Trung Hoa vào thời nhà 

Ðường (618-907). Từ năm 780 đến 805, Sư du hành đến Tây Vực hoằng pháp. 

Sự truyền bá Thiền vào đầu thế kỷ thứ VIII từ tiền đồn Ðôn Hoàng của Tây 

Tạng ở phương Bắc, không đến tay người Tây Tạng cho mãi đến thập niên 780s. 

Sự truyền bá Thiền này liên quan đến một dòng Thiền của tông phái Bắc Hậu 

Thần Tú. Bản văn Ðôn Hoàng bằng tiếng Hoa với nhan đề là "Ðốn Ngộ Ðại 

Thừa Chánh Lý Quyết" cho chúng ta thấy rằng Thiền sư Ma Ha Diễn thuộc Bắc 

phái, một đệ tử của hai người kế vị Thần Tú, đã đến trung tâm Tây Tạng từ khi 

Ðôn Hoàng bị chiếm đóng vào năm 781 hoặc 787 theo lời mời của vua Tây 

Tạng. Ma Ha Diễn trở lại Sa Châu, thuộc Ðôn Hoàng vào thập niên sau đó và 

tiếp tục giảng dạy tại đó. Ðã có sự lầm lẫn trong sự nhận diện Ma Ha Diễn. 

Thiền sư Khuê Phong Tông Mật liệt kê một Ma Ha Diễn như là một người đệ tử 

của Thiền sư Thần Hội Hà Trạch của nhánh Thiền Nam Tông. Giáo pháp của 

Ma Ha Diễn Tây Tạng là một đề xuất nổi tiếng về Ðốn Môn có thể được tóm tắt 

như là "Khán Tâm" hay là "Bất Quán." "Khán Tâm" là giáo pháp nguyên thủy 

của Thiền Bắc tông hay pháp môn Ðông Sơn. Ðiều này sẽ trở nên rõ ràng, Thiền 

Bảo Ðường và Thiền Bắc Tông ăn khớp nhau chặt chẽ trong các nguồn tài liệu 

của Tây Tạng. Ma Ha Diễn dường như là tiêu biểu đặc thù cho Thiền hậu Bắc 

tông. Chúng ta nên ghi nhận rằng Ma Ha Diễn đã đến bối cảnh trung tâm Tây 

Tạng trễ hơn một chút so với các cuộc truyền bá Thiền từ vùng Tứ Xuyên. Thiền 

sư Ma Ha Diễn thường nhấn mạnh với hàng đệ tử: "Mục đích của tu hành trong 

Phật giáo là kiến Tánh hay là nhìn thấy được Phật tánh hay nhìn thấy bản tánh 

thật của chính mình. Như vậy, mục đích rất đơn giản của hành giả trong tu tập là 

kiến Tánh Thành Phật hay nhìn thấy cho được Phật tánh hay nhìn thấy bản tánh 

thật của chính mình." Thiền sư Ma Ha Diễn cũng dạy: "Pháp tánh không vó nơi 

vọng tưởng, nên chúng ta mới thành lập bất tư bất quán." 

3) Thiền Sư Tây Vực Quật Ða Tam Tạng: Tên của một vị Thiền sư Tây Vực 

vào thế kỷ thứ bảy. Hiện nay chúng ta không có nhiều tài liệu chi tiết về Thiền 

sư Tây Vực Quật Ða Tam Tạng; tuy nhiên, có một vài chi tiết lý thú về vị Thiền 

sư này trong Truyền Ðăng Lục, quyển V: Thiền sư Quật Ða Tam Tạng, người 

xứ Tây Vực, Sư đến Thiều Dương vào cuối thế kỷ thứ bảy. Sư tỏ ngộ khi tình cờ 

nghe được lời thuyết giảng của Lục Tổ Huệ Năng. Về sau Sư đến Ngũ Ðài Sơn, 

tại đó Sư gặp một vị Tăng dựng am tịnh tọa. Sư hỏi vị Tăng: "Tại sao ông ngồi 

đây một mình?" Vị Tăng đáp: "Quán tịnh." Sư hỏi: "Ai quán và tịnh gì?" Vị 

Tăng làm lễ và hỏi: "Xin thầy nói cho biết lý ấy thế nào?" Sư nói: "Sao ông 

không tự quán tự tịnh?" Vị Tăng cảm thấy bối rối không đáp được. Sư lại hỏi: 

"Ông từ môn phái nào?" Vị Tăng đáp: "Từ Thiền sư Thần Tú." Sư nói: "Loại 

ngoại đạo thấp nhất ở xứ Tây Vực ta còn không sa vào kiến chấp này. Ngồi lặng 

yên và thừ ra đó để làm gì?" Vị Tăng liền hỏi: "Thầy học của Sư là ai?" Sư đáp: 

"Thầy ta là Lục Tổ Huệ Năng. Sao ông không mau đến đó để sớm được tỏ ngộ?" 



 251 

Sau đó vị Tăng nghe lời Sư khuyên đến gặp Lục Tổ và cuối cùng cũng được tỏ 

ngộ Thiền. Từ đó về sau này, không còn ai biết Sư ở đâu và thị tịch lúc nào. 

  

(B) Thiền Phái Tịnh Chúng 

  

I.    Tổng Quan Về Thiền Phái Tịnh Chúng: 

Tịnh Chúng là một loại dòng Thiền thọ phong mà lễ truyền pháp được tổ chức 

vào ban đêm theo định kỳ, một sự nhóm họp công chúng đông đảo. Nó sử dụng 

một hình thức của pháp niệm Phật được nói đến trong phần mà Hòa Thượng 

Kim trong Lịch Ðại Pháp Bảo Ký và nhấn mạnh pháp tọa thiền. Tứ Xuyên là 

một trung tâm Niệm Phật Thiền, vì cùng với Tịnh Chúng, cũng có các dòng 

Thừa Viễn, Quả Lăng Tuyên Thập, và Lão An. Tịnh Chúng hành trì niệm Phật 

và tọa Thiền; ngài theo nhiều hình thức giới luật nghiêm khắc; có sự công nhận 

của chính quyền như là một trung tâm truyền thụ giới pháp; và truyền Thiền ở 

nơi nhóm họp quần chúng đông đảo. Ðây là Thiền mà San-sùi và nhóm Tây 

Tạng của ông đã gặp ở Ích Châu và truyền sang Tây Tạng. Hai tông phái Tịnh 

Chúng và Bảo Ðường khác nhau một cách quyết liệt. Tịnh Chúng nhấn mạnh sự 

lễ bái, sám hối, chánh niệm, vân vân; Bảo Ðường không thọ giới, không thực 

hành lễ sám, không tụng kinh và chép kinh, không thắp nhang và không thờ 

cúng tượng Phật, không tiếp tục đi khất thực, mà chỉ "chỉ không nhàn tọa". 

Những người bảo trợ chính thức của Bảo Ðường, mà trong số đó dường như đã 

có nhiều viên chức hành chánh dân sự và những quan chức quân đội như Ðỗ 

Hồng Tiệm và các thuộc cấp của ông ta, đã làm cho nó có khả năng hưng thịnh 

từ thập niên 760s. Có lẽ những môn đồ của Vô Trụ ở chùa Bảo Ðường đã đạt 

đến mức làm lu mờ các truyền nhân Tịnh Chúng của Hòa Thượng Kim là do bởi 

sự bảo trợ của họ. Tóm lại, phán xét từ những gì đã được biết nơi văn học Thiền 

Tây Tạng, cả trong những văn bản của Ðôn Hoàng và văn bản được gìn giữ 

trong dòng Ðại Cứu Cánh ở trung tâm Tây Tạng, nơi mà các pháp ngữ của Hòa 

Thượng Kim xuất hiện rất thường xuyên, chúng ta thấy một cách rõ rệt là trong 

bất kỳ trường hợp nào, chắc chắn có lý do rằng có một sự truyền bá Thiền Tịnh 

Chúng của Hòa Thượng Kim và Thiền Bảo Ðường là các tông phái Thiền đầu 

tiên truyền đến trung tâm Tây Tạng. 

  

II.   Chư Thiền Ðức Trong Thiền Phái Tịnh Chúng: 

• 1) Thiền Sư Ích Châu Vô Tướng (684-762): Còn gọi là Hòa Thượng Kim, 

tên của một vị Thiền sư Trung Hoa vào thời nhà Ðường (618-907). Trong 

quyển Lịch Ðại Pháp Bảo Ký, Thiền sư Khuê Phong Tông Mật ghi lại rằng: 

"Hòa Thượng Kim trong tháng đầu và tháng thứ mười hai mỗi năm, vì lợi 

ích của chư Tăng Ni và Phật tử tại gia, thường tổ chức một cuộc lễ thọ giới 

pháp. Nơi Bồ Ðề Ðạo Tràng được trang trí trang nghiêm, Hòa Thượng ngồi 

trên cao tòa và thuyết giảng giáo pháp. Ðầu tiên ngài dạy cách kéo dài âm 

thanh niệm Phật cho tới lúc âm thanh này không còn những tưởng niệm của 

một hơi thở. Khi âm thanh đã tắt dần và niệm tưởng đã ngưng dứt, ngài dạy: 

'Vô ức tức không nhớ nghĩ, vô niệm tức không nghĩ tưởng, và mạc vong tức 

không quên. Vô ức là giới, vô niệm là định và mạc vong là huệ. Ba ngữ cú 

này là pháp môn đà la ni hay tổng trì môn.'" Ðoạn Hòa Thượng Kim dạy 



 252 

tiếp: "Khi tâm bình đẳng thì tất cả pháp đều bình đẳng. Nếu mấy ông biết 

được chân tánh thì không có pháp nào mà không phải là Phật pháp. Khi 

mấy ông ngộ được lý, thì tâm luyến ái trụ chấp không sanh khởi. Lúc mà ta 

không có cảnh giới thực tánh nơi tâm, thì không hề có sự tỏ ngộ. Nếu mấy 

ông tại sao lại như vậy, thì đó là bởi vì như như thực tánh của trí huệ Bát 

Nhã, vốn bình đẳng từ ban đầu, là vô đối hay không có đối tượng khách 

thể." Sự nghiên cứu của các học giả người Nhật về những bản phát biểu của 

gia tộc Sba cho phép chúng ta tái cấu trúc lại hai biến cố theo thứ tự sau 

đây. Người hành hương thứ nhất được gửi sang Trung Hoa là con trai của 

một sứ thần cao cấp người Trung Hoa đến triều đình vua Tây Tạng thời đó 

là vua Mes-ag-tshoms. Khi vị sứ thần này sắp sửa quay về Trung Hoa thì 

vua Mes-ag-tshoms thuyết phục ông ta để đứa con trai của mình ở lại, người 

con trai được nói đến như là "đứa con trai Trung Hoa, người khiêu vũ," 

nhập vào đoàn tùy tùng của con trai vua Mes-ag-tshoms, sau này trở thành 

vua Khri-sron-lde-bstan. Người con trai Trung Hoa này, được chúng ta biết 

đến với tên Sba-san-si, nói và đọc tiếng Turng Hoa, và có thể là với tài năng 

này mà vào năm 751 Mes-ag-tshoms đã gửi Sba-san-si cầm đầu bốn người 

Tây Tạng trẻ sang Ðường Triều để tìm kiếm giáo pháp, một nhóm nhỏ 

những ứng viên để thọ giới đàn. Rất có thể đường đi của họ từ vùng Bsam-

yas đến vùng bình nguyên Tứ Xuyên đã đi ngang qua vương quốc Nam 

Chiếu, thuộc tỉnh Vân Nam ngày nay, một tuyến đường mà đôi lúc bị sự càn 

quét của quân đội Tây Tạng. Các lời phát biểu của gia tộc Sba nói rõ ra rằng 

nhóm ấy đã nhận được giáo lý của vị Thiền sư nổi tiếng nhất thời đó ở Ích 

Châu, thuộc Thành Ðô, Ðại đức Kim, người sử dụng tên Triều Tiên của 

mình hơn là Hòa Thượng Kim, cũng được biết dưới tên Vô Tướng, một 

người thuộc giai cấp quý tộc Triều Tiên từ vương quốc Silla, đã đến triều 

đình vua Huyền Tông và đúng lúc ấy đã trên đường đi đến Tứ Xuyên. Cuôc 

gặp gỡ giữa San-sùi với Hòa Thượng Kim ắt hẳn là vào khoảng thời gian 

Hòa Thượng Kim có hai cuộc hội kiến với vị vua lẫn trốn mà trước đó đã 

đến Tứ Xuyên vào năm 755 theo sau cuộc nổi loạn của An Lộc Sơn. Dường 

như Hòa Thượng Kim đã có các mối quan hệ với hoàng gia. Hòa Thượng 

Kim đã trao cho San-sùi ba văn bản tiếng Hoa, và nhóm người Tây Tạng đã 

ở lại Trung Hoa trong nhiều thàng sau đó. Sau tám năm ở nước ngoài, khi 

San-sùi và nhóm của ông trở lại thì sự cân bằng thế lực ở triều đình Tây 

Tạng đã thay đổi mạnh mẽ. Vị vua bảo hộ cho San-sùi là Mes-ag-tshoms đã 

băng hà; con trai ông là Khri-sron-lde-bstan lên ngôi lúc chưa đầy mười ba 

tuổi, nên quyền hành rơi vào tay phe phái các đại thần, và một sự đàn áp 

Phật giáo dưới chiêu bài của đạo Bon đang tiến hành. Không có người đứng 

ra bảo trợ sự truyền bá giáo lý theo lối Trung Hoa, San-sùi đã thận trọng 

quyết định giấu đi giáo pháp Trung Hoa. Lúc đó là năm 759 và các văn bản 

vẫn được giữ kín cho đến hai năm sau, đó chỉ là sự chôn giấu đầu tiên trong 

nhiều cuộc chôn giấu giáo lý Trung Hoa ở Tây Tạng. Vào năm 761, với 

lệnh gỡ bỏ sự đàn áp Phật giáo, San-sùi mới đem những giáo pháp ấy ra từ 

nơi chôn giấu ở Mchims-phu và truyền bá pháp ngữ của Hòa Thượng Kim. 

Hoạt động với hai người Trung Hoa, có thể là các nhà sư theo truyền thống 

Hòa Thượng Kim, San-sùi đã phiên dịch các pháp ngữ này sang tiếng Tây 



 253 

Tạng. Có thể San-sùi đã có tiếng là một pháp sư theo dòng Thiền của Hòa 

Thượng Kim. Cuối cùng San-sùi cũng trở thành trụ trì chùa Bsam-yas và 

chắc chắn là đã giảng giáo lý theo phong cách Trung Hoa trong vùng xung 

quanh tự viện. Sau hơn nửa thế kỷ hoằng pháp tại vùng Ðôn Hoàng, Hòa 

Thương Kim đã thị tịch vào chiều 15 tháng 6 năm 762, thọ 78 tuổi. 

• 2) Thiền Sư Ích Châu Thạch: Ích Châu Thạch, tên của một vị Thiền sư 

Trung Hoa vào thế kỷ thứ VIII, người đã nhận sự truyền thừ từ Hòa Thượng 

Kim và truyền dạy Thiền pháp này ở miền Ðông Tây Tạng. Người ta cũng 

gọi sư là Ích Châu Thần Hội. Hiện nay chúng ta không có nhiều tài liệu chi 

tiết về Thiền sư Ích Châu Thạch; tuy nhiên, theo các văn bản tìm thấy trong 

các hang động Ðôn Hoàng, mặc dầu Vô Trụ nhận Hòa Thượng Kim là thầy, 

nhưng theo Thiền sư Tông Mật thì rõ ràng là nhà Hòa Thượng Kim và nhà 

Vô Trụ hay Bảo Ðường trên thực tế là hai dòng Thiền riêng biệt. Quyển 

Lịch Ðại Pháp Bảo Ký có đề cập rằng Vô Trụ thọ giới pháp ở một trong 

những cuộc hội họp công khai của Hòa Thượng Kim. trong quyển Trung 

Hoa Truyền Tâm Ðịa Thiền Môn Sư Tư Thừa Tập Ðồ (Thiền Ðồ), Tông 

Mật đưa ra người nối pháp của Hòa Thượng Kim không phải là Vô Trụ, mà 

là Ích Châu Tịnh Chúng Thần Hội, truy nguyên Tịnh Chúng từ Hoằng Nhẫn 

đến Tư Châu Trí Sằn đến Tư Châu Xử Tịch đến Ích Châu Kim đến Ích 

Châu Thạch, và từ Bắc Sơn Lục của Thần Thanh (806-820), người ở trong 

dòng Tịnh Chúng, chúng ta biết rằng Tịnh Chúng và Bảo Ðường không chỉ 

là những dòng Thiền riêng biệt, mà còn là những dòng Thiền tương phản. 

Dĩ nhiên là tất cả mọi điều này đều phù hợp với sự chia rẽ theo Lịch Ðại 

Pháp Bảo Ký giữa các học trò của Hòa Thượng Kim ở chùa Tịnh Chúng và 

Vô Trụ. Ðiều này là sự mô tả của Tông Mật trong tiểu luận về Kinh Viên 

Giác của nhà Tịnh Chúng: "Những ai nói rằng hãy dụng tâm theo lối ba ngữ 

cú tương đương với giới, định và huệ" là nhà thứ hai. Khởi nguyên nó được 

truyền xuống một cách phụ thêm từ Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn qua Trí Sằn. 

Thiền sư Trí Sằn là một trong mười đệ tử chính của Ngũ Tổ, gốc người Tư 

Châu, nằm về phía đông nam Thành Ðô và cuối cùng Trí Sằn trở lại chùa 

Ðức Thuần ở quận nhà và chuyển hóa Ðạo cho mọi người. Ðệ tử tên Xử 

Tịch của Trí Sằn, người họ Ðường, tiếp nhận sự truyền thừa. Ðường Xử 

Tịch sản sanh ra bốn người đệ tử chính, người thứ nhất là Hòa Thượng Kim 

của chùa Tịnh Chúng ở quận cao Thành Ðô, pháp danh là Vô Tướng. Hòa 

Thượng Kim hết lòng truyền bá giáo pháp này. Còn về các đệ tử của Hòa 

Thượng Kim, Triệu hay Ích Châu Thạch còn gọi là Tịnh Chúng Thần Hội, 

người hiện ở chùa Tịnh Chúng, Mã ở Trường Tùng Sơn, Quý hay Lý ở Trục 

Châu, và một người cũng tên Quý hay Lý ở địa hạt Thông Tuyền. Ba ngữ 

cú là Vô ức (không ghi nhớ), Vô niệm (không có vọng niệm), và Mạc vong 

(chớ quên). Ý muốn nói là: đừng nhớ lại những ảnh tượng trong quá khứ; 

chớ có lo lường nghĩ ngợi các ảnh tượng huy hoàng trong tương lai; và luôn 

hợp nhất với tuệ giác này, không bao giờ mê muội tối tăm, không bao giờ 

lầm lỗi. Chúng ta gọi đây là Mạc vong. Ðôi khi Tịnh Chúng Thần Hội nói: 

"Ðừng nhớ đến các đối tượng bên ngoài; chớ nghĩ dựa trên tâm bên trong; 

cạn kiệt không chỗ nương." Giới định và huệ tuần tự tương đương với ba 

ngữ cú. Dầu là các phương tiện thiện xảo của Tịnh Chúng trong việc làm 



 254 

cho thấy được mục đích ý nghĩa của chủ đề và việc thuyết giảng là rất 

nhiều, nhưng điều mà ý nghĩa của chủ đề luôn nhắm tới vốn nằm trong ba 

ngữ cú này. Các lễ truyền pháp hay truyền thụ nghi thức giống như cách 

thức thọ giới cụ túc nơi đàn tràng chính thức hay giới đàn vào thời đó ở xứ 

này. Trong tháng thứ nhất và thứ hai, trước tiên họ chọn ngày một cách kỹ 

lưỡng rồi dán thông báo, nhóm họp chư Tăng Ni và nam nữ cư sĩ. Sự sắp 

xếp Bồ Ðề Tòa, nghi thức lễ tán và sám hối đôi khi mất từ ba đến năm tuần 

lễ. Chỉ sau khi thực hiện đầy đủ những nghi thức này thì họ mới truyền 

pháp. Tất cả mọi việc này đều được cử hành vào ban đêm. Ý là cắt đứt hết 

ngoại duyên và loại trừ sự rối rắm. Sau khi Pháp đã truyền rồi, ngay dưới 

lời nói của Ðại sư và họ dừng niệm tưởng và hành trì tọa thiền. Ngay cả khi 

những người đến từ nơi xa xôi, ngay cả chư Ni và cư sĩ, trước khi ở lại suốt 

thời gian dài, họ phải tọa thiền một hoặc hai tuần lễ. Sau đó, tiếp theo lễ 

truyền giới, họ giải tán. Nó rất giống Pháp đăng đàn của Nam Sơn Luật 

Tông (đặt ở núi cùng tên với ngài Nam Sơn phía nam Trường An và sử 

dụng bản dịch của Ðàm Vô Ðức hay Pháp tạng của Luật tông). Cần thiết là 

phải có một nhóm. Bởi do có bản công bố chính thức của chánh quyền, 

nghĩa là bởi vì Tịnh Chúng nhận sự cho phép của chánh quyền, cho nên nó 

được gọi là "Ðại Giới Ðàn" (lễ truyền giới rộng rãi cho chư Tăng Ni và cư 

sĩ). Ðôi khi một năm một lần, đôi khi hai hoặc ba năm một lần, giới đàn mở 

ra không đều đặn. 

3) Thiền Sư Ðạo Dật: Ðạo Dật là tên của một vị Thiền sư Trung Hoa vào thế kỷ 

thứ VIII, một trong những đệ tử của Hòa Thượng Kim và truyền dạy Thiền pháp 

ở miền Ðông Tây Tạng. Hiện nay chúng ta không có nhiều tài liệu chi tiết về 

Thiền sư Ðạo Dật. Tuy nhiên, sau những cuộc khai quật những hang động chung 

quanh vùng Ðôn Hoàng vào năm 1939, người ta tìm thấy rất nhiều bản văn được 

khắc trên những bức tường đá. Theo thủ bản Pelliot Tây Tạng 116, sau khi Vô 

Trụ thọ giới với Hòa Thượng Kim, mỗi ngày Hòa Thượng Kim đều ở giữa 

chúng nói với Vô Trụ: "Sao ông không đi vào núi đi? Lợi ích gì mà lưu lại nơi 

này cho lâu?" Sau đó Hòa Thượng Vô Trụ lặng lẽ đi vào trong núi. Sư Ðạo Dật 

ở cùng với ngài, tu hành tụng kinh, lễ bái và chánh niệm. Hòa Thượng Vô Trụ 

cố ý cắt đứt hết vọng tưởng và nhập vào cảnh giới tự chứng (nhất hướng tuyệt tư 

đoạn lự nhập tự chứng cảnh giới). Ðạo Dật cùng với các vị sư trẻ nói với Hòa 

Thượng Vô Trụ rằng: "Tôi và các đạo hữu muốn thỉnh cầu một khóa lễ lạy Phật 

sám hối trong hai mươi bốn giờ, mong Hòa Thượng cho phép." Hòa Thượng Vô 

Trụ nói với Ðạo Dật và các vị khác rằng: "Ở đây lương thực đã bị cắt đứt hết rồi. 

Mỗi người đều đã tiến sâu vào núi rồi... Vô niệm là đang thấy Phật. Hữu niệm là 

sanh tử luân hồi. Nếu mấy ông muốn có thể được lễ bái và chánh niệm, vậy thì 

hãy ra khỏi núi đi. Nếu mấy ông muốn được cùng nhau trụ ở đây trong núi, hãy 

chăm chú hành trì vô niệm (nhất hướng vô niệm)." Quan điểm của Ðạo Dật 

không hợp với ý tưởng này, và thế là Ðạo Dật từ giã Hòa Thượng Vô Trụ và ra 

khỏi Thiên Thưởng Sơn hay Bạch Nhai Sơn, nằm về phía bắc Ích Châu. Ðạo 

Dật đến chùa Tịnh Chúng ở Ích Châu, Thành Ðô. Ðầu tiên Ðạo Dật gặp Thượng 

Tọa Hà Không và nói với ông ấy rằng: "Trong núi Thiền Sư Vô Trụ không cho 

lễ bái, sám hối, chánh niệm và tụng kinh, mà chỉ cho phép ngồi không và yên 

lặng (chỉ không nhàn tọa)." Thượng Tọa Hà Không và mọi người đều kinh ngạc 



 255 

khi nghe điều này và nói: "Làm sao Phật pháp lại có thể như vậy được chứ?" Họ 

đưa Ðạo Dật đến gặp Hòa Thượng Kim. Trước khi Ðạo Dật xá chào xong thì Hà 

Không và mọi người đã trình báo với Hòa Thượng Kim rằng: "Thiền sư Vô Trụ 

ở Thiên Thưởng Sơn chỉ ngồi không yên lặng. Ông ấy không chịu tu hành lễ bái 

và chánh niệm (bất khẳng lễ niệm) và không dạy những người ở chung với mình 

tu lễ bái và chánh niệm. Làm sao việc làm như vậy có thể là Phật pháp chứ?" 

Hòa Thượng Kim trách Hà Không, Ðạo Dật cùng những người khác rằng: "Mấy 

ông hãy lui ra, khi còn ở địa vị học nhân, ta không ăn ngủ mà chỉ ngồi không 

yên lặng. Ngay cả lúc vào nhà xí ta cũng không gắng sức. Mấy ông không hiểu 

được đâu. Những năm tháng khi ta ngồi trên núi Thiên Cốc, phía đông Ích Châu, 

ta cũng đã không tu lễ bái và chánh niệm." 

  

  

  

  

  

(C) Thiền Phái Bảo Ðường 

  

I.    Tổng Quan Về Thiền Phái Bảo Ðường: 

Bảo Ðường là tên của một tông phái Thiền được Thiền sư Vô Trụ (714-774) 

khai sáng tại Trung Hoa dưới thời nhà Ðường. Vào cuối thập niên 750s, Thiền 

của Hòa Thượng Kim truyền đến qua Sba San-sùi, nhưng ngay khi mới đến đã 

bị buộc phải chôn dấu vài năm vì điều kiện chính trị không cho phép được 

truyền bá. Chúng ta có những ngữ lục trong các nguồn tài liệu Tây Tạng được 

cho là của Kim-Hô, Kim-Hôn, và những tên gọi tương tự, nhưng điều vẫn còn 

đáng nghi vấn là liệu những cái tên này có phải là những chuyển ngữ tên của 

Hòa Thượng Kim hay không. Vào khoảng thập niên 770s, thì dòng Thiền Bảo 

Ðường Vô Trụ đã truyền đến, rất có thể là qua Gsal-snan. Nhận xét từ dấu ấn 

của Thiền Bảo Ðường nơi các văn bản Ðôn Hoàng và các văn bản ở trung tâm 

Tây Tạng, thì ảnh hưởng của nó có giá trị lớn lao. Song song với lịch sử của nó, 

Lịch Ðại Pháp Bảo Ký được tìm thấy ở nhiều nơi trong văn học Tây Tạng; 

thuyết về hai mươi tám vị tổ xuất hiện nhiều lần; các kinh điển Thiền ngụy tác 

liên hệ đến Thiền Bảo Ðường và Thiền Bắc tông đã lưu hành ở Tây Tạng; vào 

hình thức của tên vị Sơ Tổ Thiền Trung Hoa của nó, được biết đến như là Bồ Ðề 

Ðạt Ma La hơn là chỉ gọi Bồ Ðề Ðạt Ma được sử dụng trong các Thiền phái 

khác, là tên gọi là Sơ Tổ thường được biết đến trong văn học Tây Tạng. Một ngữ 

lục của Sơ Tổ, tương đương với văn bản Ðôn Hoàng bằng tiếng Hoa "Nhị Nhập 

Tứ Hạnh Luận," được biết ở Tây Tạng dưới tựa đề "Các Hướng Dẫn Trung Hoa 

Trác Tuyệt Về Thiền của Bồ Ðề Ðạt Ma Ða La." Cuối cùng, vào khoảng thập 

niên 780s, hậu Bắc Thiền thuộc cá nhân của Ma Ha Diễn, đã truyền đến trung 

tâm Tây Tạng. Bô sao lục của Bắc Thiền bằng tiếng Tây Tạng gồm có: một 

phiên bản lịch sử Bắc phái "Lăng Già Sư Tư Ký"; ngữ lục của sư phụ của Ma 

Ha Diễn là Thiền sư Hàng Ma Táng, một đệ tử của Thần Tú; mộ bản dịch Tây 

Tạng về một cuộc đối thoại quan trọng của Bắc phái; và một số tác phẩm quan 

trọng bằng tiếng Tây Tạng, đặc biệt giảng giải về giáo pháp của Ma Ha Diễn, 

mà Stein Tây Tạng 468 là tiêu biểu điển hình. Thế nên tài liệu Tây Tạng bao 



 256 

gồm những nguồn tài liệu tiềm tàng cho bất kỳ công cuộc nghiên cứu nào về hậu 

Bắc phái. Xét về phái Thiền Bảo Ðường, Thiền sư Tông Mật nhận xét trong 

Viên Giác Kinh Lược Sớ: "Không chấp chặt vào giáo lý cũng không chấp chặt 

vào sự hành trì và dứt diệt nhận thức (giáo hành bất câu nhi diệt thức)" là nhà 

thứ ba. Nó cũng được truyền xuống phụ thêm từ Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn qua dòng 

Thiền Lão An. Vào tuổi 60 ngài mới xuất gia và thọ giới. Sau đó trải qua 60 mùa 

an cư kiết hạ, ngài được 120 tuổi. Ðó là lý do người ta gọi ngài là "Lão An." An 

là tên do cha mẹ ngài đặt. Ngài được kính trọng như một Ðại sư bởi hoàng hậu 

Võ Tắc Thiên. Ðạo lực của ngài rất sâu dày, và nghị lực của ngài rất phi thường. 

Không một người nổi tiếng đáng kính nào có thể sánh được với ngài. Ngài có 

bốn vị đệ tử cả thảy, tất cả đều đạo cao đức trọng và rất nổi tiếng. Trong số họ 

có một vị cư sĩ tên là Trần Sở Chương (ba vị khác là Ðăng, Tự Tại, và Phá Táo 

Ðọa), lúc bấy giờ được biết đến như là Ch'en Ch'i-k'o (Trần Khải Ca). Có một vị 

Thiền Tăng tên là Vô Trụ, gặp được sự chỉ dẫn của Trần Sở Chương và đạt ngộ. 

Trần Sở Chương cũng có ý chí rất phi thường. Sau đó Vô Trụ du hành vào đất 

Thục, vùng Tứ Xuyên và tình cờ gặp được lúc đang mở Thiền hội (khai Thiền) 

của Hòa Thượng Kim và cũng tham dự hội của Hòa Thượng Kim. Vô Trụ chỉ 

đặt ra các câu hỏi và thấy rằng thay đổi sở ngộ trước kia của mình không phải là 

vấn đề gì quan trọng, nên ngài muốn truyền nó cho những ai chưa được nghe. Sợ 

rằng đã nhận được sự truyền pháp từ một cư sĩ có lẽ sẽ không thích hợp, nghĩa là 

Duy Ma Cật Trần Sở Chương, nên sau đó ngài nhận Hòa Thượng Kim làm sư 

phụ. Dầu là ý niệm về pháp hướng dẫn của mình thì cũng giống như sự dẫn pháp 

của Hòa Thượng Kim, nhưng lễ truyền pháp thì hoàn toàn khác biệt. Ðiều mà 

chúng ta muốn nói khác biệt là Thiền Vô Trụ không thực hiện pháp tướng nào 

của pháp môn Thích Ca hay Thích môn sự tướng nghĩa thiết bất hưng. Sau khi 

cạo tóc và đắp y, họ không thọ giới. Khi có lễ bái sám hối, dở kinh ra đọc, tạo ra 

các bức vẽ và tranh đức Phật, và chép kinh, thị họ phỉ báng hết thảy những việc 

này và xem chúng là vọng tưởng. Trong các đại sảnh nơi họ ở, họ không dựng 

lên tượng Phật. Do vậy, chúng ta thấy rằng họ không chấp chặt vào giáo pháp 

mà cũng không chấp chặt vào sự hành trì. Còn đối với việc "diệt thức (chấm dứt 

nhận thức phân biệt)" của họ, đây là đạo mà họ hành trì. Ý niệm này là xem hết 

thảy sự xoay chuyển bánh xe luân hồi là sự sanh khởi của tâm, và vì sự sanh 

khởi của tâm là hư vọng, nên họ không bàn nói tốt hay xấu, thiện hay ác. Vì vô 

sanh hay sự không sanh khởi của tâm là thực pháp, nên họ không giống những 

người tiến hành hành trì các pháp tướng. Họ xem sự phân biệt là kẻ thù và Vô 

phân biệt là Chân đạo. Họ cũng truyền khẩu giáo pháp "Tam ngữ cú" của Hòa 

Thượng Kim, nhưng họ đổi chữ "vong" nghĩa là quên thành chữ "vọng" là hư 

giả, cho rằng nhiều học nhân đã hiểu lầm lời nói của vị thầy trước đã giao phó 

cho họ. Nghĩ rằng vì Vô ức và Vô niệm là cái thực và ức niệm là cái giả, như 

vậy ức niệm không được chấp nhận. Do đó, họ nói "Mạc vọng" hơn là "mạc 

vong". Hơn nữa, ý định của họ trong việc mắng nhiếc, sỉ vả hết thảy mọi pháp 

tướng là ở chỗ diệt thức hay dập tắt nhận thức phân biệt và trở thành cái toàn 

chơn. Thế nên, nơi nào họ ở họ không bàn nói đến sự ăn mặc, mà tin rằng người 

ta ắt sẽ gửi cúng dường mà thôi. Nếu họ được gửi cúng dường thì họ được ăn no 

mặc ấm. Nếu họ không được gửi cúng dường, thì họ cứ để đói lạnh tiến hành 

theo con đường của chúng. Họ cũng không tìm cách giảng dạy cho mọi người và 



 257 

không khất thực. Nếu có ai vào sảnh điện của họ, họ chẳng màng liệu người nào 

đó là dòng dõi quý phái hay là một tên trộm; không khi nào họ chào đón người 

ấy, thậm chí họ cũng không đứng dậy. Trong việc tụng lên nhhững lời tán tụng 

hay ca ngợi và thực hành cúng dường, trong việc quở trách thói hư tật xấu, trong 

tất cả mọi việc, mỗi người hãy để cho người kia cứ tiến hành theo con đường 

của người ấy.  Thật vậy, bởi vì mục tiêu quán xuyến của họ là nói về Vô phân 

biệt, cho nên pháp môn hành trì của họ không có "phi" không phải là, mà cũng 

không có "thị" (không đúng không sai). Họ chỉ đánh giá Vô tâm là pháp tối 

thượng. Vì thế cho nên chúng ta gọi nó là "diệt thức." Tóm lại, phán xét từ 

những gì đã được biết nơi văn học Thiền Tây Tạng, cả trong những văn bản của 

Ðôn Hoàng và văn bản được gìn giữ trong dòng Ðại Cứu Cánh ở trung tâm Tây 

Tạng, nơi mà các pháp ngữ của Vô Trụ xuất hiện rất thường xuyên, người ta có 

khuynh hướng chấp nhận cuộc hội ngộ giả định giữa Gsal-sna và Vô Trụ cho 

dầu không thấy bất cứ chỗ nào trong Những Lời Phát Biểu Của Gia Tộc Sba đề 

cập đến tên họ của Vô Trụ cả. Trong bất kỳ trường hợp nào, chắc chắn có lý do 

rằng có một sự truyền bá Thiền Bảo Ðường hay Thiền Vô Trụ khoảng cuối thập 

niên 760s. Thiền của Hòa Thượng Kim và Thiền Bảo Ðường là các tông phái 

Thiền đầu tiên truyền đến trung tâm Tây Tạng. 

  

II.   Chư Thiền Ðức Trong Thiền Phái Bảo Ðường: 

1) Thiền Sư Vô Trụ (714-774): Vô Trụ là tên của một vị Thiền sư Trung Hoa 

vào thời nhà Ðường (618-907). Vào đầu hậu bán thế kỷ thứ tám, Thiền sư Vô 

Trụ đã khai sáng dòng Thiền Bảo Ðường. Hòa Thượng Vô Trụ là người ở Mi 

Huyền, Phụng Tương, phía tây Trường An. Sư họ Lý, pháp danh Vô Trụ. Về ưu 

điểm, Sư vượt trội hơn những người khác. Sư là một nhà võ thuật chuyên 

nghiệp. Một lần, tình cờ Sư gặp cư sĩ Trần Sở Chương, người không rõ nguồn 

gốc. Người đương thời cho rằng cư sĩ là hiện thân của Ngài Duy Ma Cật. Cư sĩ 

Trần tuyên thuyết đốn giáo. Vào cái hôm mà Hòa Thượng Vô Trụ gặp cư sĩ, hai 

người hợp nhau một cách thân tình và kết thân từ đó, và cư sĩ Trần đã âm thầm 

truyền tâm pháp... Trong khoảng từ ba đến năm năm, Vô Trụ tiến hành pháp tu 

của cư sĩ. Trong những năm Thiên Bảo (742-756) Sư tình cờ nghe nói về Hòa 

Thượng Minh của Ðáo Thứ Sơn ở Phạm Dương, nằm về phía bắc tỉnh Hà Bắc 

ngày nay, Hòa Thượng Thần Hội của Ðông Ðô vùng Lạc Dương, và Hòa 

Thượng Tự Tại ở quận Thái Nguyên trong tỉnh Sơn Tây ngày nay, tất cả đều là 

đệ tử của Lục Tổ Huệ Năng, người nói pháp đốn giáo. Lúc ấy Vô Trụ vẫn chưa 

xuất gia. Sau đó, Sư đi đến Thái Nguyên để tham bái Hòa Thượng Tự Tại. Vô 

Trụ từ bỏ con đường mình đã đi trước đây, và rồi cạo tóc đắp y. Sau khi thọ cụ 

túc giới vào năm 749, Sư từ giả thầy mình là Hòa Thượng Tự Tại để đi nhập hạ 

tại chùa Thanh Lương trên Ngũ Ðài Sơn. Sư nghe thuyết giảng về các oai nghi 

của Hòa Thượng Minh trên Ðáo Thứ Sơn và ẩn ý các pháp của Hòa Thượng 

Thần Hội. Từ khi Sư lãnh hội được nghĩa lý của các vị này rồi, Sư không đến 

tham bái và lễ kính riêng. Ở hết mùa an cư kiết hạ năm 750, Sư xuống núi và đi 

đến Tây đô Trường An. Sư qua lại giữa hai chùa An Quốc và Sùng Thánh. Năm 

751 Sư đi đến Linh Châu ở phương Bắc và trụ lại hai năm tại Hạ Lam Sơn, phía 

bắc Linh Châu. Một hôm, có một vị thương nhân tên Tào Hoài đến hỏi: "Hòa 

Thượng có từng đến Kiếm Nam để gặp Hòa Thượng Kim chưa?" Sư đáp: "Lão 



 258 

Tăng không biết ông ấy." Tào Hoài nói: "Mặt của Hòa Thượng giống mặt của 

Hòa Thượng Kim." Sư hỏi Tào Hoài: "Vì ông đã đến Kiếm Nam, vậy Hòa 

Thượng Kim nói những giáo pháp gì?" Tào Hoài nói: "Ngài ấy nói pháp vô ức, 

ức niệm và mạc vong." Sau cuộc nói chuyện này, Sư đi Kiếm Nam và lễ bái Hòa 

Thượng Kim. Tháng ba năm 759, Sư đến chùa Tịnh Chúng ở Thành Ðô. Thoạt 

tiên, Sư gặp Hòa Thượng An Kiền, sau đó Sư gặp Hòa Thượng Kim. Khi thấy 

Sư, Hòa Thượng Kim hài lòng một cách khác thường. Trong lễ thọ giới ba ngày, 

Hòa Thượng Kim luôn bảo Sư: "Tại sao ông không đi vào núi đi? Ở lại đây lâu 

có lợi ích gì?" Hết thảy hội chúng đều bảo Sư: "Hòa Thượng Kim chưa bao giờ 

nói như thế trước đây. Tại sao Ngài lại bất ngờ nói lên những lời ấy?" Sau khi 

nghe được những lời này, Hòa Thượng Vô Trụ đi vào trong núi, nơi Sư tu tập 

tỉnh thức và đạt được cảnh giới tự chứng. 

Mặc dầu Thiền Sư Vô Trụ nhận Hòa Thượng Kim là thầy, nhưng theo Thiền Sư 

Khuê Phong Tông Mật thì rõ ràng Hòa Thượng Kim và Vô Trụ thuộc hai dòng 

Thiền khác nhau, Hòa Thượng Kim thuộc phái Tịnh Chúng trong khi Vô Trụ lại 

thuộc phái Bảo Ðường. Trong quyển Lịch Ðại Pháp Bảo Ký, Thiền Sư Tông 

Mật chỉ kể rằng Vô Trụ thọ giới ở một trong những chúng hội của Hòa Thượng 

Kim. Tuy nhiên, Trung Hoa Truyền Tâm Ðịa Thiền Môn Sư Tư Thừa Tập Ðồ, 

Thiền Sư Tông Mật lại đưa ra người nối pháp của Hòa Thượng Kim không phải 

là Vô Trụ, mà là Thiền sư Ích Châu Thạch (Tịnh Chúng Thần Hội), truy nguyên 

Tịnh Chúng từ Hoằng Nhẫn, đến Tư Châu Trí Sằn, đến Tư Châu Xử Tịch, đến 

Ích Châu Kim, rồi đến Ích Châu Thạch. Theo Bắc Sơn Lục của Thần Thanh, 

người ở trong dòng Thiền Tịnh Chúng thì Tịnh Chúng và Bảo Ðường không 

những là hai phái Thiền riêng biệt, mà còn là những dòng Thiền tương phản 

nhau nữa. Trong giáo pháp Thiền, Thiền sư Vô Trụ luôn dạy chúng đệ tử: "Vô 

tâm là giới; vô niệm là định; và vô sanh là hay không sanh vọng tưởng là huệ." 

Theo Jeffrey Broughton trong quyển "Nghiện Cứu Thiền Và Hoa Nghiêm 

Tông," giáo pháp của Thiền sư Vô Trụ dạy: "Vô tâm là giới; vô niệm là định; và 

vô sanh hay không sanh vọng tưởng là huệ." 

2) Thiền Sư Ðỗ Hồng Tiệm: Ðỗ Hồng Tiệm là tên của một vị cư sĩ Thiền sư, 

một trong những đệ tử nối pháp nổi tiếng của Thiền sư Vô Trụ. Ông là Phó tổng 

tư lệnh, phó thống sứ tòa đại sứ hoàng gia. Lần đầu tiên khi Công sứ Ðỗ Hồng 

Tiệm đến quận cao Thành Ðô vào cuối tháng ba hoặc đầu tháng tư năm 766, 

nghe những việc bất khả tư nghì về Hòa Thượng Kim và nói: "Vì Hòa Thượng 

đã thị tịch, ắt phải có những đệ tử để truyền pháp xuống chứ!" Sau đó, Ðỗ Hồng 

Tiệm đi đến chùa Tịnh Chúng và chùa Ninh Quốc trên núi Hành Sơn ở Hồ Nam 

và thấy những dấu tích lúc sinh thời của Hòa Thượng Kim. Công sứ hỏi các vị 

sư trẻ rằng: "Ắt hẳn phải có một người đệ tử tiếp nối sự truyền thừa. Vậy có vị 

sư nào đã được y bát không?" Các vị sư trẻ đáp: "Không có ai tiếp nối cả. Khi 

Hòa Thượng Kim còn sống có hai chiếc y, một ở chùa Ninh Quốc trên núi Hành 

Sơn và một chiếc khác vẫn còn ở chùa Tịnh Chúng để nhận sự lễ bái cúng 

dường." Vị Công sứ không tin điều này. Ông cũng hỏi một vị Luật Sư: "Từ xa 

tôi có nghe rằng Hòa Thượng Kim là một bậc thầy lớn và rằng ngài đã nhận y 

bát được truyền xuống từ đời thầy này đến đời thầy khác cho đến bây giờ. Hòa 

Thượng Kim đã thị tịch, vậy người đệ tử nối tiếp ở đâu chứ?" Vị Luật Sư đáp: 

"Hòa Thượng Kim là một người ngoại quốc và không có được Phật pháp. Khi 



 259 

ông ấy còn sống thì ông ấy không thuyết pháp gì nhiều, vì không nói được tiếng 

Hoa một cách chính xác. Khi ông ấy còn sống đã làm việc bố thí cúng dường 

đầy đủ, nhưng Hà Không là đệ tử duy nhất có đức hạnh. Nhưng ngay cả Hà 

Không cũng không thấu hiểu được Phật pháp." Vị Công sứ với tầm nhìn xa 

rộng, biết rằng đó chỉ là lời nói dối. Vì thế ông ta trở về nhà hỏi những người 

phục vụ của mình, các vị Khổng Mục là Mã Lương và Khang Nhiên: "Mấy ông 

có biết liệu ở Kiếm Nam này có vị Tăng nổi tiếng, một người có giá trị vĩ đại, tu 

hành rất cao sâu hay không?" Mã Lương đáp: "Bên trong sân nhà tôi thường 

nghe các tướng lãnh nói chuyện và họ nói: 'Phía tây của Tàm Nhai Quan trên núi 

Bạch Nhai có Thiền sư Vô Trụ. Sư đã nhận được y bát của Hòa Thượng Kim và 

là truyền nhân của ngài. Hạnh nghiệp của vị Thiền sư này rất thâm sâu nhưng 

ngài không có ra khỏi núi.'" Tuy nhiên, theo các văn bản tìm thấy trong các hang 

động Ðôn Hoàng, vào ngày 31 tháng 10 năm 766, đặc ủy viên Mạc Dung Ðỉnh, 

các viên chức của quận, các Tăng sĩ Phật giáo cùng các Ðạo sĩ Lão giáo đi đến 

Bạch Nhai Sơn mời Hòa Thượng Vô Trụ xuống núi... Họ cúi đầu lễ bái và nói: 

"Chúng tôi mong Hòa Thượng chớ bỏ lòng từ bi vì lợi ích cho chúng sanh của 

đất Ba Thục, Tứ Xuyên, mà làm cầu đò lớn." Sau khi Vô Trụ đã xuống núi thì 

được Công sứ Ðỗ đến viếng thăm. Ngài Công sứ đi vào sân trong và thấy vẻ mặt 

của Hòa Thượng bất động, bình lặng một cách nghiêm nghị. Ngài Công sứ cúi 

đầu làm lễ, đi xuống cầu thang, lại cúi đầu, chấp tay yêu cầu mọi người đứng 

lên. Các vị bí thư và quan chức khác nhau đã chưa từng bao giờ thấy một việc 

như vậy. Họ thấy Hòa Thượng không chào đón ngài Công sứ mà cũng không 

đứng dậy. Họ nhìn nhau và hỏi: "Tại sao Hòa Thượng không đứng dậy để 

nghênh đón ngài Công sứ chứ?" Khi ngài Công sứ vừa ngồi xuống bèn hỏi: "Tại 

sao Hòa Thượng lại đến đây?" Hòa Thượng nói: "Tôi từ xa đến để thực hiện lời 

cam kết của mình với Hòa Thượng Kim..." Công sứ bèn hỏi: "Hòa Thượng Kim 

giảng thuyết Vô ức, Vô niệm và Mạc vong (chớ quên), có phải như thế không?" 

Vô Trụ đáp: "Ðúng vậy." Công sứ hỏi thêm: "Ba câu này là một hay là ba vậy?" 

Vô Trụ dạy: "Chúng là một, không phải ba. Vô ức là giới; Vô niệm là định; Mạc 

vọng (chớ vọng tưởng) là huệ." Vô Trụ cũng nói: "Không sanh khởi vọng tưởng 

là giới môn; không sanh khởi vọng tưởng là định môn; không sanh khởi vọng 

tưởng là huệ môn. Vô niệm đồng thời là giới, định và huệ." Công sứ hỏi tiếp: 

"Một chữ vọng này có phải nó là người nữ ở dưới chữ vong hay không (vì trong 

chữ vọng tiếng Hoa có chữ vong nghĩa là mất ở trên và chữ nữ ở dưới)? Hay là 

chữ tâm ở dưới chữ vong (vì trong chữ vong quên có chữ vong là mất ở trên và 

chữ tâm ở dưới)?" Vô Trụ đáp: "Người nữ ở dưới chữ vong là mất." 

• 3) Thiền Sư Mạc Dung Ðỉnh: Mạc Dung Ðỉnh là tên của một vị cư sĩ Thiền 

sư Trung Hoa vào thế kỷ thứ VIII, người đã nhận sự truyền thừ từ Thiền sư 

Vô Trụ và truyền dạy Thiền pháp ở miền Ðông Tây Tạng. Hiện nay chúng 

ta không có nhiều tài liệu chi tiết về Thiền sư Mạc Dung Ðỉnh; tuy nhiên, 

theo các văn bản tìm thấy trong các hang động Ðôn Hoàng, vào ngày 31 

tháng 10 năm 766, đặc ủy viên Mạc Dung Ðỉnh, các viên chức của quận, 

các Tăng sĩ Phật giáo cùng các Ðạo sĩ Lão giáo đi đến Bạch Nhai Sơn mời 

Hòa Thượng Vô Trụ xuống núi... Họ cúi đầu lễ bái và nói: "Chúng tôi mong 

Hòa Thượng chớ bỏ lòng từ bi vì lợi ích cho chúng sanh của đất Ba Thục, 

Tứ Xuyên, mà làm cầu đò lớn." 



 260 

  

(D) Dòng Thiền A-rdan-hver 

  

Sau một số khai quật tại những hang động vùng Ðôn Hoàng vào năm 1939, 

chúng ta tìm thấy nhiều thủ bản được khắc trên những bức tường đá. Trong số 

đó có thủ bản Pelliot Tây Tạng 996 diễn tả một dòng Thiền đã hưng thịnh ở 

trung tâm châu Á và Tây Tạng, một dòng Thiền tìm thấy dấu vết sự truyền thừa 

qua một người Ấn Ðộ, hai người Trung Hoa và một người Tây Tạng, người cuối 

cùng này rất tích cực hoạt động vào hồi đầu thế kỷ thứ IX. A-rdan-hver, người 

Ấn Ðộ đã thành lập dòng Thiền xuất hiện trong Pelliot Tây Tạng 116, Thiền 

Ðăng hay Thiền Nhãn, và Năm Giai Cấp theo Thứ Bậc. A-rdan-hver được cho 

rằng đã di trú từ Ấn Ðộ sang thành phố tự trị Kucha theo đường phía Bắc của 

Con Ðường Tơ Lụa, nơi đó ngài đã thu nhận ba trăm đệ tử và tuyên bố "Ðốn 

Môn nhập vào nghĩa của Ðại Thừa". Truyền nhân nối pháp của ngài là một 

người Trung Hoa tên là Hòa Thượng Be'u-sin hoạt động tích cực ở Ðôn Hoàng 

và Cam Châu. Truyền nhân của Be'u-sin là một người Trung Hoa khác, được 

biết dưới tên Tây Tạng là Man, đã du hành sang Trung Hoa, và cuối cùng truyền 

nhân của Man là một người Tây Tạng tên Tshig-tsa-nam-ka. Sự đề cập đến 

Kucha rất hấp dẫn, kích thích sự tò mò, chúng ta không biết gì về Phật giáo 

Kuchan trong khoảng hai thế kỷ thứ VIII và thứ IX. Văn học Thiền xuất hiện 

không những ở Tây Tạng mà còn ở nơi nào khác nữa bên trong châu Á. Trong 

số các thủ bản Thổ Nhĩ Kỳ Uy Mô Nhĩ và những tài liệu khác bản in ấn được 

đem về từ Turfan, thì một tài liệu đã được tìm thấy có bao gồm các đoạn văn 

giống với văn bản của Bắc Thiền "Quán Tâm Luận"; một tài liệu khác đã được 

nhận diện là bốn tờ của một bản dịch Thổ Nhĩ Kỳ Uy Mô Nhĩ của một bài bình 

luận Hoa ngữ chưa được biết đến về Kinh Viên Giác, một bộ kinh có liên quan 

đến Thiền. Văn học Uy Mô Nhĩ được tìm thấy ở Turfan vào đầu thế kỷ này và 

được đem đến những thư viện và bảo tàng viện xa xôi có thể chứa đựng những 

tài liệu khác có liên quan đến Thiền. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   



 261 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

Chương Năm Mươi Hai 

  

Chư Thiền Ðức Tây Tạng Thời Cận Ðại 

  

(I) Ðại Sư Dorjiev, Agvan (1854-1938) 

  

Dorjiev, Agvan, tên của một Phật tử người Nga, người đã du hành sang Tây 

Tạng và theo học tại trường Ðại Học Gomang thuộc Tu Viện Drebung. Ông nổi 

tiếng trong việc học và tranh luận và được cấp bằng “Geshe.” Về sau ông được 

chỉ định làm người dạy kèm cho Ðức Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ 13 và trở thành 

một trong những cố vấn chính trị chính yếu của Ðức Ðạt Lai Lạt Ma. Vì có 

những mối quan hệ với người Nga nên Ðức Ðạt Lai Lạt Ma đã nhiều lần phái 

ông theo những phái đoàn ngoại giao sang Nga xin trợ giúp để chống lại người 

Anh và Trung Hoa. Sau năm 1898 ông về định cư lại tại Nga và là người lãnh 

đạo chủ trương phục hưng Phật giáo trong số những người Buryats và Kalmyks. 



 262 

Ông bị bắt giữ vào cuối thập niên 1930s và bị kết tội “phản cách mạng,” nhưng 

ông chết trước khi bản án được thi hành. 

  

(II) Ðại Sư Jamgon Kongtrul Lodro Taye 

  

Jamgon Kongtrul Lodro Taye, một trong những nhân vật có ảnh hưởng nhất của 

Phật giáo Tây Tạng vào thế kỷ thứ 19, người đã sắp đặt cho việc thiết lập phong 

trào “Không Môn Phái,” tìm cách vượt qua chủ nghĩa môn phái bại liệt đang có 

ưu thế trong Phật giáo Tây Tạng thời đó. Ông sanh ra trong một gia đình theo 

truyền thống Bon-Po, và sau khi thọ giới ông theo học và nhận lễ quán đảnh với 

nhiều vị thầy từ nhiều truyền thống khác nhau. Chính mắt ông đã chứng kiến 

những hiệu quả tiêu cực của chủ nghĩa môn phái đang thịnh hành đương thời và 

ông đã tìm cách chống lại chủ nghĩa này bằng cách nhấn mạnh đến sự hòa hợp 

giữa các truyền thống khác nhau. Ông viết một số tác phẩm quan trọng, trong đó 

có quyển “Bách Khoa của Tất Cả Tri Thức” và một sư tập tuyển chọn về kinh 

văn Mật chú có chủ đề “Kho Tàng Mật Chú.” 

  

(III) Ðại Sư Tupden Gyatso (1876-1933) 

  

• Tupden Gyatso (1876-1933), vị Ðạt Lai Lạt Ma đời thứ mười ba, sanh 

trưởng trong một gia đình nông dân và đã được chính thức công nhận vào 

năm 1878 là tái sanh của Trinle Gyatso, vị Ðạt Lai Lạt Ma đời 

thứ mười hai, người đã qua đời vào năm 1875. Trong thời trị vì của ông 

là thời kỳ nhiễu loạn gia tăng, chủ yếu bởi nhưng thế lực bên ngoài. 

Thế lực đầu tiên là đoàn quân viễn chinh của Anh Quốc được chỉ huy bởi 

Ðại Tá Francis Younhusband, đi vào Tây Tạng với chủ đích mở rộng 

thương mại vơi xứ này. Sau khi gặp phải sự chống đối từ lực lượng yếu kếm 

của xứ này, quân viễn chinh của Anh đã nỗ súng giết chết nhiều người Tây 

Tạng. Sau cuộc đụng độ này, quân viễn chinh Anh đi thẳng đến 

thủ đô Lhasa mà không gặp sự kháng cự nào, đây họ buộc chính phủ phải 

ký thỏa ước thương mại với họ. Ðiều này làm đậm nét sự yếu kém của 

quân đội Tây Tạng và thúc đẩy đức Ðạt Lai Lạt Ma phải canh tân hóa 

quân đội Tây Tạng và một số cải cách khác. Tuy nhiên, những canh tân 

và cải cách này đã bị các tự viện và giai cấp quí tộc nhấn chìm sau khi đức 

Ðạt Lai Lạt Ma qua đời, vì họ sợ rằng những canh tân và cải cách này 

có thể đe dọa đến quyền lợi của họ. Trong lời tiên tri của đức Ðạt Lai Lạt 

Ma, ngài đã tiên đoán rằng Trung Hoa đã quằn quại trong nội chiến, nhưng 

trong tương lai, người bạn láng giềng khổng lồ của Tây Tạng chắc chắn 

sẽ nhận chìm xứ sở này, và điều này sẽ dẫn đến vô vàn khổ đau cho dân tộc 

Tây Tạng. Lời tiên tri của đức Ðạt Lai Lạt Ma đã trở thành hiện thực vào 

thập niên 1950s khi quân đội nhân dân giải phóng của Trung Cộng đã sp 

nhp Tây Tạng, dẫn đến khoảng một triệu hai trăm ngàn người thiệt mạng 

trong nhiều thập niên sau đó. 

  

(IV) Ðại Sư Jamyang Khyentse 

Chogi Lodro (1896-1969) 



 263 

  

Jamyang Khyentse Chogi Lodro, một trong những vị thầy hàng đầu của phong 

trào Rime của miền Ðông Tây Tạng, công nhận sự tái sanh của Jamyang 

Khyentse Wangpo. Nhiều vị Lạt Ma hàng đầu của Tây Tạng vào thế kỷ 20 là 

học trò của ngài, trong đó có các vị Dingo Khyentse Rinpoche, Kalu Rinpoche, 

và Sogal Rinpoche. 

  

(V) Ðại Sư Wangyal, 

Geshe Ngawang (1901-1983) 

  

Ðại sư Wangyal, Geshe Ngawang là người Mông Cổ thuộc bộ tộc Kalmyk, theo 

trường phái Gelukpa, thầy của ông là ngài Buryat lama Agvan Dorjiev (1854-

1938). Ông đào thoát khỏi Tây Tạng vào năm 1951 ngay sau cuộc xâm lăng của 

Trung quốc. Vào năm 1955áng dời sang Mỹ quốc để cai quản một cộng đồng 

nhỏ Kalmyk. Sau đó ông sáng lập tu viện Tây tạng đầu tiên trên vùng Bắc Mỹ, 

gọi là Tu Viện Phật Giáo Lạt Ma Bắc Mỹ, ở Freewood Acres, New Jersey. Ðệ tử 

của ông bao gồm Robert Thurman và Jeffrey Hopkins. 

  

(VI) Ðại Sư Kalu Rinpoche (1905-1989) 

  

Vị Lạt Ma tái sanh của truyền thống Karma Kagyupa trong Phật giáo Tây Tạng, 

được công nhận là hóa thân của Jamgon Kongtrul. Ông thọ giới vào năm 13 tuổi 

với Situ Rinpoche Karma Rangjung Gunkyab đời thứ 11. Ba năm sau đó, ông 

bắt đầu một cuộc nhập thất ba năm, ba tháng, ba ngày, và trong 13 năm sau cuộc 

nhập thất đó ông tu tập du già. Danh tiếng thiền sư của ông ngày càng lớn mạnh, 

và ông được bổ nhậm làm thiền sư tại Tu Viện Pelpung. Năm 1962 ông rời Tây 

tạng và định cư tại Sonada, miền tây Bengal. Từ năm 1971 đế 1981 ông du hành 

một cách rộng rãi và thành lập nhiều trung tâm thiền trên đất Mỹ và Âu Châu. 

Ông là vị thầy Tây tạng đầu tiên hướng dẫn một nhóm thiền sinh Tây phương 

trong truyền thống ba năm nhập thất tại Pháp từ năm 1976 đến năm 1980. 

  

(VII) Ðại Sư Lama Khenchen Thrangu 

  

Theo Lạt Ma Khenchen Thrangu trong “Thực Hành về Thiền Chỉ và Thiền 

Quán”, năng lực của chánh niệm làm phát triển sự ổn định tinh thần gọi là tái ổn 

định (lập lại sự ổn định). Nghĩa là khi chúng ta đang hành thiền, những tư tưởng 

sẽ khởi lên và chúng ta bị kích động bởi chúng. Năng lực chánh niệm giúp 

chúng ta trở lại sự ổn định. Khi có một sự kích động mang chúng ta ra khỏi sự 

dừng nghỉ, chính năng lực của chánh niệm sẽ giúp chúng ta trở lại trạng thái 

thiền. Năng lực nầy cũng giúp phát triển trạng thái bình ổn tinh thần, gọi là tăng 

cường tính ổn định, trong đó tâm đã được tập trung, bây giờ được tập trung rất 

kỹ lưỡng trên một đối tượng. Mục đích của loại thiền định nầy là để tập trung 

tâm trên đối tượng nào đó rất vi tế. 

  

(VIII) Ðại Sư Rampa, T. 

Lobsang (1910-1981) 



 264 

  

Ðại Sư Rampa, T. Lobsang là con trai của một người thợ ống nước người Anh 

người đã tuyên bố là đã bị ám bởi một vị Lạt Ma Tây tạng và tiếp theo sau đó 

chuyển hóa thành một người Tây Tạng. Ông nổi tiếng nhất nhờ quyển “Con Mắt 

Thứ Ba,” trong đó ông nói về tiểu sử của chính mình. Quyển sách bị bác bỏ bởi 

những nhà Tây Tạng Học cho rằng đó là một sự lừa gạt kỳ quái, nhưng quyển 

sách ấy vẫn tiếp tục lan truyền một cách rộng rải. 

  

(IX) Ðại Sư Sopa, Geshe Lhundrup (1923 - ) 

  

Sopa, Geshe Lhundrup, tên của một đại sư và học giả thuộc trường phái 

Gelukpa, sanh tại tỉnh Tsang thuộc Tây Tạng. Ông gia nhập tu viện Sera ở tuổi 

18 và năm 1961 ông được cấp bằng cao nhất, bằng Lha-Ram-Pa. Vào năm 1967 

ông nhận lời mời của giáo sư Richard Robinson gia nhập phân khoa của trường 

Ðại Học Wisconsin-Madison, nơi có chương trình Tiến Sĩ Phật Học đầu tiên tại 

vùng Bắc Mỹ. Trong suốt thời gian dạy học tại đây, ông đã huấn đạo một số đồ 

đệ, nhiều người trong họ đã trở thành những học giả nổi tiếng. 

  

  

  

(X) Ðại Sư Rang’byung 

Rigs pa’i rdo rje (1924-1981) 

  

Vị Gyelwa Karmapa đời thứ 16, người thầy trong Phật giáo Tây Tạng có ảnh 

hưởng lớn nhất vào thế kỷ 20. Ngài sanh ra tại Derge thuộc vùng Khans và được 

công nhận là tái sanh của người thừa kế của ngài khi ngài hãy còn là một đứa bé 

nhờ vào một bức thư mà vị Gyelwa Karmapa đời thứ năm đã tiên đoán những 

hoàn cảnh tái sanh. Khi lên 7 tuổi thì ngài thọ giới với Tai Situ Rinpoche và 

Jamgon Kongtrul, và một năm sau đó ngài chính thức đăng quang tại Tu Viện 

Tsurpu, trụ sở của trường phái Karma Kagyupa ở Tây Tạng. Vào năm 1957, tiên 

đoán được tương lai tàn phá Tây Tạng của Trung Quốc nên ngài bắt đầu cho đồ 

đệ đi ra nước ngoài. Vào năm 1959 ngài rời Tây Tạng và định cư tại Sikkim, tại 

đó ngài sáng lập Tu Viện Rumtek, trở thành trụ sở chính của trường phái lưu 

vong. Năm 1974, ngài làm một cuộc du hành vòng quanh thế giới. Ngài đã giúp 

thành lập một số trung tâm Phật giáo ở Tây phương, và được công nhận một 

cách rộng rãi là một vị Lạt Ma có từ tâm rộng nhất trong thời của ngài. Ngài qua 

đời vị bệnh ung thư tại bang Illinois, Hoa Kỳ. Ngài để lại một tổ chức từ thiện 

trải khắp thế giới với tổng số tiền quỹ lên đến 1.5 tỷ đô la. Vấn đề người kế vị 

của ngài đưa đến bạo động và những giọng điệu gay gắt giữa các đệ tử của ngài. 

Rinpoche T’ai Situ và Ðức Ðạt Lai Lạt Ma đã chính thức thừa nhận một ứng 

viên có tên là Urgyen Tinley, người đã đăng quang vào năm 1992, nhưng 

Rinpoche Shamar không chấp nhận việc đăng quang này và tranh luận rằng vị 

tái sanh chân chánh phải là Tenzin Khyentse, người đang trụ tại Viện Nalanda ở 

Tân Ðề Li. 

  

(XI) Ðại Sư Ngawang Gunga Tekchen 



 265 

Belbar Sampel Wanggi Gyelpo 

  

Ðại Sư Ngawang Gunga Tekchen Belbar Sampel Wanggi Gyelpo, vị truyền thừa 

hiện tại giữ ngai của trường phái Ðất Xám, sanh năm 1945 tại miền Nam Tây 

Tạng, và vào lúc 7 tuổi sau khi cha ông qua đời, đã trở thành vị thủ lãnh đời thứ 

41. Ðây là vị lãnh đạo tinh thần tối cao của trường phái Sakyapa của Phật giáo 

Tây Tạng. Ðây cũng là vị trí thứ tự truyền từ đời này sang đời khác hay cha 

truyền con nối, hay thầy truyền lại cho đệ tử của mình, chỉ được giữ bởi những 

người trong gia đình giòng họ “Khon” mà thôi. Vào lúc 14 tuổi đạo tỵ khỏi xứ 

Tây Tạng sau vụ Trung Hoa xâm lăng và sáp nhập Tây Tạng. Ông định cư tại 

Ấn Ðộ, tại đây ông theo học với Chogye Trichen Rinpoche. Sau khi học xong 

ông thành lập trường Ðại Học Sakya tại Ấn Ðộ, sau này trở thành trung tâm giáo 

huấn và tu tập cho trường phái. 

  

(XII) Ðại Sư Tarthang Tulku (1935 - ) 

  

Vị tái sanh Lạt Ma đào tỵ khỏi Tây Tạng vào năm 1959. Ngài được bổ nhậm 

làm đạo sư về nghiên cứu của trường phái Nyingmapa tại Trung Tâm Viện Cao 

Học Tây Tạng ở Sarnath vào năm 1962. Ngài du hành sang Mỹ vào năm 1968 

sau khi từ bỏ giới đã thọ tại tu viện, và sau đó thành lập Trung Tâm Thiền Ðịnh 

Nyingmapa, Học Viện Nyingmapa, và nhà xuất bản Nyingmapa, tất cả đều tọa 

lạc ở Berkeley, California, Mỹ quốc. 

  

(XIII) Ðại Sư Yeshe, 

Lama Tupden (1935-1984) 

  

Một vị sư người Tây Tạng, vị Lạt Ma thuộc truyền thống Gelukpa, theo học tại 

Tu viện Sera, tại đây ông đã theo học với giáo trình tiêu chuẩn cho đến khi ông 

đào thoát sang Népal vào năm 1959 sau khi Trung Quốc xâm lăng Tây Tạng. 

Cùng với Lạt Ma Tupden Zopa, ông đã thiết lập Tu viện Kopan, như là một 

Thiền viện dành cho người Tây phương. Ông đã thu hút một số đông thiền sinh, 

và năm 1975 ông sáng lập Cơ Sở Bảo Tồn Truyền Thống Ðại Thừa, cơ sở này 

lớn mạnh và trở thành một tổ chức Phật giáo Tây Tạng lớn nhất trên thế giới, 

với 110 trung tâm khắp các nơi. 

  

(XIV) Ðại Sư Trungpa Rinpoche, 

Chogyam (1940-1987) 

  

Vị Lạt Ma tái sanh trong trường phái Kagyupa của Phật giáo Tây Tạng, được 

công nhận năm 1941 như là vị Drungpa đời thứ 11. Ngài đào tỵ khỏi Tây Tạng 

vào năm 1959 theo sau cuộc xâm lăng Tây tạng của Trung quốc, và năm 1963 

ngài được tặng học bổng tại trường Ðại Học Oxford. Năm 1973 ngài du hành 

đến Mỹ châu, tại đây ngài thiết lập Hiệp Hội Vajradhatu (1973), sau này hội lớn 

mạnh và trở thành một trong những tổ chức Phật giáo lớn nhất tại Mỹ. Năm 

1974 ngài sáng lập Hiệp Hội Na Lan Ðà, và năm 1976 ngài nhường vai trò lãnh 

đạo lại cho Osel Tanzin (Thomas Rich). Ngài là tác giả của một số sách rất phổ 



 266 

cập, bao gồm các quyển “Cutting Through Spiritual Materialism,” và 

“Sambhala: Sacred Path of the Warrior.” 

  

(XV) Ni Sư Tsomo, Karma Lekshe (1944 - ) 

  

Tỳ Kheo Ni người Mỹ được thọ giới với truyền thống Tây Tạng, người đã sống 

nhiều năm trong cộng đồng Phật giáo Tây Tạng ở Ấn Ðộ. Bà là một trong những 

vị đã thành lập phong trào “Những Thích Nữ Của Ðức Phật” và là nhà hoạt động 

dẫn đầu trong những vấn đề phụ nữ trong Phật giáo. Bà đã có những nỗ lực hàng 

đầu trong việc thành lập giới đàn Ni trong các truyền thống không có giáo đoàn 

Ni. 

  

(XVI) Ðại Sư Sogyal Rinpoche (1945 - ) 

  

Vị Lạt Ma tái sanh của dòng Phra Upali, đệ tử của ngài Jamyang Khyentse 

Chogi Lodro, người thừa nhận Sogyal Rinpoche đích thực là tái sanh của Terton 

Sogyel. Sogyal Rinpoche cũng theo tu học với Dudjom Rinpoche Jikdrel Yeshe 

Dorje và Dingo Khyentse Rinpoche. Năm 1971 ông du hành sang Anh quốc, tại 

đây ông theo học Tỷ Giảo Tôn Giáo tại Ðại Học Cambridge. Năm 1974, ông bắt 

đầu dạy thiền. Từ đó càng ngày ông càng được các xứ phương Tây biết đến, và 

Cơ Sở Rigpa của ông có trụ sở khắp nơi trên thế giới. Quyển “Tử Thư Tây 

Tạng” của ông đã trở thành quyển sách bán chạy nhất. Trong quyển sách này 

ông nhắc đi nhắc lại về một cái chết an bình, nhưng rõ ràng chúng ta không thể 

nào hy vọng chết một các an bình nếu cuộc sống của chúng ta đầy bạo động, hay 

tâm tưởng chúng ta phần lớn bị quấy nhiễu bởi những tình cảm giận hờn, chấp 

trước, hay sợ hãi. Chính vì vậy mà nếu như chúng ta muốn chết bình an, chúng 

ta phải tập sống một cách tốt đẹp: hy vọng chết bình an chúng ta nên tu tập bình 

an trong tâm cũng như lối sống hằng ngày của chúng ta. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 267 

  

  

  

  

  

4 

  

  

  

  

  

  

  

  

Phần Bốn 

 Phụ Lục 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 268 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Phụ Lục A 

  

Thiền Minh Sát Trong 

Truyền Thống Kim Cang Thừa 

  

I.    Tổng Quan Về Thiền Minh Sát: 

Minh sát tuệ có nguyên nghĩa là 'thấy bằng nhiều cách' hay năng lực quán sát đối 

tượng thân tâm qua ánh sáng của vô thường, khổ não và vô ngã của mọi hiện 

tượng về cả vật chất lẫn tinh thần. Công phu tu tập biệt quán hay thiền “Minh 

Sát” giúp phát triển một trạng thái tâm thức tỉnh giác và khả năng biện biệt sắc 

bén có thể trực nhận được thực tại tối hậu, vô ngã và không có tự thể kiên cố. 

Trong truyền thống Nguyên Thủy thì biệt quán được tu tập với “Tứ Niệm Xứ”: 

chánh niệm về thân, về những cảm thọ, về tâm thức và về các pháp. Khi quán 

sát tường tận 4 pháp này, hành giả nhận thức được 3 đặc điểm: vô thường, khổ, 

và không có tự thể kiên cố. Bằng cách quán sát hơi thở, quán sát những cảm giác 

của thân thể, quán sát những dạng tâm tưởng khác nhau và những tâm sở trong 

từng giây từng phút một, ngay đó hành giả nhận ra không hề có kẻ nào trong 

tâm thức của mình để điều động. Bản chất của chúng ta là vô ngã, không có một 

tự thể kiên cố nào để làm vừa lòng hay để bảo vệ. Biệt quán cũng được phát 

triển ngoài công phu thiền tọa. Bằng cách tỉnh thức một cách bén nhạy vào mỗi 

hành động, cảm thọ và tư tưởng, hành giả quán sát được ai đang thực hiện và ai 

đang kinh nghiệm những việc này, chỉ tìm thấy một dòng chảy liên tục của 

những hành động tâm thức và những biến động vật lý mà không có một chủ thể 

kiên cố hay một cái ngả nào làm chủ nhân ông cả, ngay đó hành giả nhận biết 

được tánh vô ngã. Kết hợp pháp môn biệt quán với pháp môn tịnh trụ, hành giả 

có thể tẩy sạch dòng chảy của tâm thức để thoát khỏi những tâm thái nhiễu loạn 

và những nghiệp lực gây nên khổ đau phiền não nữa. 

  

II.   Thiền Minh Sát Trong Truyền Thống Kim Cang Thừa: 

Phạn ngữ có nghĩa là “Kim Cang Thừa,” trường phái Phật giáo Tây Tạng xuất 

hiện vào giữa thế kỷ thứ V. Phái nầy phát triển từ trường phái Ðại thừa, nhưng 

coi việc thực hiện các nghi lễ là quan trọng như một phương pháp tâm lý để thu 

hút tín đồ. Căn bản giáo điển của truyền thống này là một tập hợp nhiều bài chú 

khác nhau, có lẽ được biên soạn vào những thế kỷ thứ sáu và thứ bảy, nhưng 

người ta cho rằng do Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni hay những vị Phật khác đã nói. 

Kim Cang Thừa cũng theo Bồ Tát đạo căn bản của Phật giáo Ðại thừa. Tuy 



 269 

nhiên, thừa này dạy những phương thức khác và cho rằng phương thức đó có thể 

rút ngắn thời gian đòi hỏi để đạt thành Phật quả, bao gồm những nghi lễ, dùng 

thủ ấn, dùng mạn đà la, và dùng pháp quán tưởng. Sự tu tập chủ yếu là “thiên 

thiền” (devata-yoga), trong đó hành giả mường tượng mình là một vị Phật, có 

đầy đủ những phẩm chất tốt của một vị phật, đang tiến hành những hoạt động từ 

bi. Trường phái này nhấn mạnh vào tính bí mật và sự hữu hiệu của phương cách 

tu tập, thường thì trường phái đòi hỏi một người phải chịu phép quán đảnh từ 

một vị Thầy có đủ phẩm chất trước khi bước vào con đường tu tập theo Mật 

giáo. Kim Cang Thừa trở thành truyền thống thiền có ảnh hưởng lớn tại Tây 

Tạng và Mông Cổ, cũng như tại một vài trường phái Mật tông tại các xứ Ðông 

Á, gồm các trường phái Chân Ngôn tại Trung Hoa, Việt Nam và Nhật Bản. 

Thiền Minh Sát theo Truyền Thống Kim Cang Thừa là loại thiền nhằm thấu hiểu 

bản tính tự nhiên về tánh không ngang qua thiền phân tích. Hành giả bây giờ 

xem xét để thấy ai đang nhận biết, ai có sự hiểu biết nầy, và hành giả nhận thấy 

rằng người nhận biết không hiện hữu (chỉ có một tập hợp ngũ uẩn trong một cá 

thể gọi là ‘hành giả’). Như thế, hành giả nhận biết về sự trống rỗng của vạn hữu. 

Ðiều nầy được hiểu như trí tuệ phân biệt hoặc Bát nhã phân biệt. Theo Lạt Ma 

Khenchen Thrangu trong quyển “Sự Thực Hành về Thiền Chỉ và Thiền Quán”, 

Siddhas là những bậc thầy của Kim Cang Thừa nói rằng khi chúng ta nhìn trực 

tiếp vào sân hận, sân hận không xuất hiện. Sự sân hận có bản chất trống rỗng 

của chính nó. Nó đi đến từ trạng thái trống rỗng tự nhiên của chính nó. Ðây là 

phương pháp đặc biệt của Thiền Quán Kim Cang Thừa về đối trị sân hận: nhìn 

trực tiếp vào bản tính tự nhiên của sân hận. 

  

  

  

  

Phụ Lục B 

  

Du Già Tông 

  

“Yogacara”, từ Phạn ngữ chỉ “Trường Phái Du Già.” Tu tập thiền định, một loại 

Tam ma địa đặc biệt. Bài tập Du Già (Yoga), còn gọi là Duy Thức 

(Vijnanavada) hay là trường dạy về nhận thức. Du Già (Yoga) Phật giáo do 

Maitreyanatha, Vô Trước (Asanga) và Thế Thân (Vasubandu) sáng lập. Theo ý 

tưởng trung tâm của Yogachara, mọi cái có thể tri giác được đều là tinh thần. Tri 

giác là quá trình sáng tạo bằng tưởng tượng. Theo Yogachara, A lại da thức, cơ 

sở của sự tri giác mọi vật và là nơi tàng chứa tất cả những ấn tượng của chúng 

ta. A Lại da là nhân tố quyết định sự chín muồi của nghiệp. A lại da thức được 

ví như dòng sông, trong đó nước được ví như những nghiệp. Ðã có nước 

(nghiệp) thì dòng sông dù muốn hay không muốn vẫn phải chảy, như những 

nghiệp thức được mang từ đời nầy sang đời khác. Theo Phật giáo xưa thì con 

đường giải thoát của Yogachara được chia làm bốn gia đoạn (1. Con đường 

chuẩn bị, nơi Bồ Tát nguyện theo học thuyết với toàn bộ tinh thần; 2. Con 

đường suy tưởng, nơi Bồ tát đi sâu vào học thuyết đạt được hiểu biết và bước 

vào giai đoạn thứ nhất trong thập địa; 3. Con đường sáng tạo tâm linh, nơi Bồ 



 270 

Tát thiền định và đi sâu vào thập địa; 4. Con đường kết thúc, nơi mà tất cả mọi 

uế trược đều bị xóa trắng nhằm chấm dứt chu kỳ luân hồi). 

“Yoga” là từ Phạn ngữ chỉ bất cứ hình thức kỷ luật thân hay tâm. Một hình thức 

thiền định được phát triển ở Ấn Ðộ thời cổ mục đích giải thoát những hạn chế 

thể chất hay những khổ đau phiền não bằng cách định tâm sao cho nó hòa nhập 

vào chân lý của vũ trụ. Từ này thông dụng cả trong Ấn giáo, Phật giáo, và cả 

những truyền thống tôn giáo khác ở Ấn Ðộ. Theo Ấn giáo, Du già có nghĩa là 

kết hợp với thượng đế. Theo các truyền thống khác ở Ấn Ðộ thì thực tập du già 

có nghĩa là thực tập phát triển tình trạng thân và tâm theo cách riêng của từng 

tôn giáo, nhưng trong Phật giáo, từ nầy chỉ tương đương với thiền định trong 

giai đoạn đầu tập thở. Ðây là lối điều thân và hơi thở sao thân tâm tịnh lặng. 

Phương pháp Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh cảnh, hành, lý, 

quả và cơ. Có năm lối điều thân và hơi thở sao thân tâm tịnh lặng. Phương pháp 

Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm khía cạnh cảnh, hành, lý, quả và cơ: Thứ 

nhất là thân tương ứng với cảnh. Thứ nhì là thân tương ứng với hành. Thứ ba là 

thân tương ứng với lý. Thứ tư là thân tương ứng với quả. Thứ năm là thân tương 

ứng với cơ. 

Trường phái Du Già hay Duy Thức Du Già là một nhánh quan trọng khác của 

phái Ðại Thừa. Theo Keith trong Trung Anh Phật Học Từ Ðiển, còn gọi là Du 

Già phái, tên gọi chung của Mật giáo. Giáo thuyết Du Già do ngài Pantajali sáng 

lập vào thế kỷ thứ hai trước Tây Lịch, sau đó được ngài Vô trước thành lập tông 

phái Du Già vào thế kỷ thứ tư sau Tây Lịch. Ngài Huyền Trang là một đệ tử và 

một người bênh vực triệt để cho tông phái nầy (ông đã dịch bộ Du Già Sư Ðịa 

Luận của ngài Tối Thắng Tử Bồ Tát). Nhưng theo Giáo sư Bapat trong Hai 

Ngàn Năm Trăm Năm Phật Giáo, Du Già tông được ngài Maitreya hay 

Maitreyanatha sáng lập vào thế kỷ thứ ba sau Tây Lịch. Du Già là một trong hai 

trường phái chính của Phật giáo Ðại Thừa. Phái Du Già gắn liền với tâm thức. 

Họ không binh vực nhiều cho thuyết không sinh khởi dù rằng họ cũng chủ 

trương thế giới này là không có thực. Như vậy, cả Trung Quán lẫn Duy Thức 

tông đều xác nhận tính chất ảo ảnh của thế giới. Cũng như vậy, những người 

theo phái bất nhị cũng bám chặt vào thuyết ảo ảnh để giữ vững niềm tin và giáo 

lý của mình. Sankaracarya, một người binh vực nhiệt tình của trường phái bất 

nhị , đã sử dụng vũ khí là thuyết ảo tưởng này để chống lại những nhà duy thực 

(realist) đối thủ của ông, đó là những người Naiyayikas và Vaisesikas. Do đó 

ông được gọi là một Phật tử bí mật. Sankkara trong việc biện hộ cho tính chất 

không thực của thế giới là điều hợp lý và xác đáng, vì theo Áo Nghĩa Thư 

(Upanisads) thì trước đây chỉ có người Bà La Môn hay Atman (cái ta) là có thực 

mà thôi, còn mọi thứ khác đều không thực và không lành mạnh. Sự tuyên bố 

như vậy cho thấy rõ ràng ngoài người Bà La Môn hay Atman ra không có gì là 

thực cả. Một câu hỏi được đặt ra, “Ðâu là nguồn gốc chủ thuyết ảo ảnh của 

Sankara?” Rất có thể nguồn gốc này là từ những người Phật giáo Ðại Thừa ngay 

trước ông. Mặt khác, nguồn gốc có thể là từ bộ Sastitantra, bộ luận nổi tiếng về 

nhị nguyên (Sankhya philosophy). Ðược biết trong bộ Sastitantra có một câu về 

vấn đề này là “bản chất sau cùng và thực sự của trí tuệ thanh tịnh hay sức mạnh 

của nhị nguyên thì không thể nhìn thấy, còn những gì chúng ta nhìn thấy được 

thì hoàn toàn không thật, giống như một vật thể hư ảo hay ảo ảnh.” Nhân đây 



 271 

cần biết thêm rằng các kinh bộ của Phật giáo trước đây không hề nhắc đến chủ 

thuyết ảo ảnh. Du già tông là một trường phái tư tưởng khác, có liên quan mật 

thiết với Trung Quán, đặc đức tin và lòng sùng mộ nơi chư Phật và chư Bồ Tát. 

Nhưng công trình hệ thống hóa do các nhà Trung Quán thực hiện đã bỏ rơi một 

vài ý tưởng quen thuộc của Ðại Thừa buổi ban sơ, sau này phải chịu nhận một 

sức đè nặng lớn lao của những sự phát triển song song với Ấn Ðộ giáo. Ảnh 

hưởng của triết học Du Già Sankhya thấy rõ trong Duy Thức tông do ngài Vô 

Trước thành lập vào khoảng năm 400 sau Tây lịch, đặt giải thoát trên sự quán 

tưởng nội quán được gọi là phép Du Già. 

Du Già tông phát triển vững vàng nhờ các luận sư nổi tiếng của trường phái nầy 

là Vô Trước và Thế Thân vào thế kỷ thứ tư, An Huệ và Trần Na vào thế kỷ thứ 

năm, Pháp Trì và Pháp Xứng vào thế kỷ thứ bảy, Tịch Hộ và Liên Hoa Giới vào 

thế kỷ thứ tám, vân vân tiếp tục sự nghiệp của người sáng lập bằng những tác 

phẩm của họ và đã đưa trường phái nầy đến một trình độ cao. Trường phái nầy 

đạt đến đỉnh cao ảnh hưởng trong thời kỳ của Vô Trước và Thế Thân. Tên gọi 

Du Già Hành Tông là do Vô Trước đặt, còn tên Duy Thức thì được Thế Thân xử 

dụng. Phái Duy Thức Du Già thừa nhận ba cấp độ kiến thức. Thứ nhất là Kiến 

Thức Huyền Ảo: Huyền ảo là sự gán ghép sai lầm một ý tưởng không có thực 

cho một đối tượng do nhân duyên tạo ra. Ðối tượng nầy chỉ hiện hữu trong trí 

tưởng tượng và không tương ứng với thực tại. Thứ nhì là Kiến Thức Thường 

Nghiệm: Thường nghiệm là sự hay biết về một đối tượng do nhân duyên mà có. 

Ðây là kiến thức tương đối và dùng để phục vụ cho các mục đích của cuộc 

sống. Thứ ba là Kiến Thức Tuyệt Ðối: Tuyệt đối là chân lý cao nhất hay chân 

như, chân lý tuyệt đối. Huyền ảo và thường nghiệm tương ứng với chân lý tương 

đối, còn tuyệt đối thì tương ứng với chân lý cao nhất của Trung Luận tông. 

Về khái niệm “Tâm Thức” theo Du Già Tông, chỉ có ý tưởng là có thật. Trường 

phái nầy còn có tên là Duy Thức vì chủ trương rằng không có gì ngoài ý thức và 

ý thức là thực tại cuối cùng. Tóm lại, trường phái nầy dạy cho người ta chủ 

nghĩa duy tâm chủ quan, nghĩa là chỉ có ý tưởng là có thật. Tâm ý theo Du Già 

khác với A Lại Da thức. Tên Du Già (Yogacara) cho thấy rõ khía cạnh thực 

hành của triết lý nầy, còn tên Duy Thức (Vijnanavada) làm nổi bậc các đặc điểm 

lý thuyết kinh Lăng Già (Lankavatara Sutra), một cuốn sách quan trọng của 

trường phái nầy, cho rằng chỉ có tâm ý (cittamatra) là có thực, còn những vật thể 

bên ngoài thì không. Những vật thể nầy không có thực, chúng như là mộng mơ 

ảo ảnh. Tâm ý ở đây khác với A Lại Da thức, vốn chỉ là kho chứa đựng ý thức, 

tạo đối tượng cho sự đối ngẫu chủ thể và đối tượng. Ðối với Du Già Tông, ngã 

thể không hiện hữu. Cuốn Duy Thức Học của ngài Thế Thân là cuốn sách cơ 

bản của hệ tư tưởng nầy. Sách bác bỏ mọi sự tin tưởng vào thực tại của thế giới 

khách quan, cho rằng chỉ có tâm (citta) hay thức (vijnana) mới là thực tại duy 

nhất, còn trong thức a-lại-da thì có chứa mầm mống các hiện tượng, cả chủ quan 

và khách quan. Giống như một dòng nước chảy, thức a-lại-da là một dòng ý thức 

luôn biến động. Khi đã chứng đắc Phật quả thì dòng chảy kia sẽ ngưng lại. Theo 

Sthiramati, nhà bình giải các tác phẩm của Thế Thân, thì a-lại-da chứa đựng 

chủng tử của vạn pháp, bao gồm cả các pháp tạo ra bất tịnh. Nói cách khác, vạn 

pháp hiện hữu trong a-lại-da thức dưới trạng thái tiềm tàng. Các nhà Duy Thức 

Du Già còn nói rằng người tinh thông tất sẽ hiểu được sự ‘không hiện hữu của 



 272 

ngã thể’ (pudgala-nairatmya) và sự ‘không hiện hữu của vạn vật thế gian’ 

(dharma-nairatmya). Sự không hiện hữu của ngã thể sẽ được thực hiện qua sự 

xóa bỏ ham muốn (klesavarana), và sự không hiện hữu của vạn vật thế gian sẽ 

được thực hiện qua sự căt bỏ bức màn che phủ chân kiến thức (jneyavarana). Cả 

hai kiểu không thực tại nầy (Nairatmya) đều rất cần thiết để đi đến giải thoát. 

Sở dĩ trường phái nầy có tên là Duy Thức Du Già (Yogacara) vì chú trọng vào 

việc luyện tập thiền làm phương pháp hữu hiệu nhất để đạt đến chân lý tối cao 

(bodhi). Phải đi qua ‘Thập Ðịa’ của quả vị Bồ Tát mới đạt đến Bồ Ðề. Ba 

phương cách tu trì của phái Du Già. Du Già nghĩa là tương ứng, tam mật là ba 

nghiệp thân, khẩu, ý. Tay kết ấn, miệng đọc thần chú chân ngôn, ý tưởng niệm 

bổn tôn Ðức Ðại Nhật Như Lai. Trong giáo pháp Du Già, chakra hay luân xa 

biểu trưng cho những điểm gặp gỡ giữa thể xác và tâm thần, đây là những tâm 

điểm năng lượng tinh tế trong con người. Có cả thảy bảy chakras: Thứ nhất là 

điểm nằm ở dưới cùng giữa cơ quan sinh dục và hậu môn. Người luyện Yoga 

mà nhập vào được. Muladhara-Chakra sẽ thắng được sự gắn bó trần thế và 

không còn sợ chết. Thứ nhì là điểm nằm ở gốc của cơ quan sinh dục. Hành giả 

nào tập trung được vào điểm nầy sẽ không còn sợ nước, đạt được nhiều khả 

năng về tâm thần và trực giác, sẽ làm chủ hoàn toàn các giác quan, mọi tham sân 

si mạn nghi tà kiến đều bị xóa sạch. Thứ ba là điểm giữa ngang rún (cai quản 

gan và dạ dày). Hành giả tập trung vào đây sẽ có khả năng khám phá ra những 

kho báu bị dấu kín. Hành giả tập trung vào điểm nầy không còn sợ lửa, ngay cả 

khi ném vào lửa, người ấy vẫn sống mà chẳng sợ. Thứ tư là điểm nằm ngay 

vùng tim trên đường giữa. Hành giả tập trung vào điểm nầy đến thuần thục sẽ 

kiểm soát hoàn toàn không khí. Người nầy có thể bay và nhập vào thân thể một 

người khác. Thứ năm là điểm nằm dưới cổ, trên kênh năng lực (Sushumna), nơi 

kiểm soát thanh quản. Hành giả tập trung vào đây sẽ không bị hủy diệt dù thế 

giới có bị tan vỡ. Người ấy sẽ đạt được sự hiểu biết về quá khứ, hiện tại và vị 

lai. Thứ sáu là điểm nằm giữa hai chân mày. Hành giả tập trung được vào đây sẽ 

có khả năng trừ được tất cả các hậu quả của hành động trong quá khứ. Thứ 

bảy là điểm nằm ngay trên đỉnh đầu. Ðây là nơi trú ngụ của chư Thiên. Hành giả 

nào tập trung được ở đây sẽ chứng được cực lạc, siêu thức và siêu trí. 

Theo Mật tông Tây Tạng, thì “Du Già Mật Tông Tối Thượng” là loại mật chú 

thứ tư và là loại cao nhất trong bốn loại mật chú. Những loại mật chú này tập 

trung vào thiền tập liên hệ tới những năng lực vi tế được gọi là “gió” và “những 

giọt,” di chuyển qua những kênh vi tế nhất trong thân thể chúng ta. Thực tập của 

loại mật chú này được chia làm hai giai đoạn: Thứ nhất là giai đoạn phát động. 

Thứ nhì là giai đoạn hoàn thành. Trong giai đoạn đầu, hành giả phát sanh ra một 

hình ảnh sinh động của một vị Phật để từ thức tuệ chứng nghiệm “tánh không,” 

và giai đoạn thứ nhì hành giả thỉnh vị Phật ấy hòa hợp với mình làm một, sao 

cho mình thấy rằng mình và vị Phật ấy không thể tách rời được nữa. Du Già 

tông có hai bộ luận: Thứ nhất là bộ Du Già Sư Ðịa Luận: Người ta nói Bồ Tát 

Di Lặc đã đọc cho ngài Vô Trước chép lại trên cõi trời Ðâu Suất, ngài Huyền 

Trang đã dịch sang Hoa Ngữ. Ðây là giáo thuyết của trường phái Du Già (giáo 

thuyết chính của Du Già cho rằng đối tượng khách quan chỉ là hiện tượng giả 

hiện của thức A Lại Da là tâm thức căn bản của con người. Cần phải xa lìa quan 

niệm đối lập hữu vô, tồn tại và phi tồn tại, thì mới có thể ngộ nhập được trung 



 273 

đạo). Thứ nhì là bộ Du Già Sư Ðịa Luận Thích: Bộ sách giải thích và phê bình 

bộ Du Già Sư Ðịa Luận, do ngài Tối Thắng Tử Bồ Tát soạn, ngài Huyền Trang 

dịch sang Hoa ngữ. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Phụ Lục C 

  

Du Già Thiền 

  

Trường phái Du Già hay Duy Thức Du Già là một nhánh quan trọng khác của 

phái Ðại Thừa. Theo Keith trong Trung Anh Phật Học Từ Ðiển, còn gọi là Du 

Già phái, tên gọi chung của Mật giáo. Giáo thuyết Du Già do ngài Pantajali sáng 

lập vào thế kỷ thứ hai trước Tây Lịch, sau đó được ngài Vô trước thành lập tông 

phái Du Già vào thế kỷ thứ tư sau Tây Lịch. Ngài Huyền Trang là một đệ tử và 

một người bênh vực triệt để cho tông phái nầy (ông đã dịch bộ Du Già Sư Ðịa 

Luận của ngài Tối Thắng Tử Bồ Tát). Nhưng theo Giáo sư Bapat trong Hai 

Ngàn Năm Trăm Năm Phật Giáo, Du Già tông được ngài Maitreya hay 

Maitreyanatha sáng lập vào thế kỷ thứ ba sau Tây Lịch. Du Già là một trong hai 



 274 

trường phái chính của Phật giáo Ðại Thừa. Phái Du Già gắn liền với tâm thức. 

Họ không binh vực nhiều cho thuyết không sinh khởi dù rằng họ cũng chủ 

trương thế giới này là không có thực. Như vậy, cả Trung Quán lẫn Duy Thức 

tông đều xác nhận tính chất ảo ảnh của thế giới. Cũng như vậy, những người 

theo phái bất nhị cũng bám chặt vào thuyết ảo ảnh để giữ vững niềm tin và giáo 

lý của mình. Sankaracarya, một người binh vực nhiệt tình của trường phái bất 

nhị , đã sử dụng vũ khí là thuyết ảo tưởng này để chống lại những nhà duy thực 

(realist) đối thủ của ông, đó là những người Naiyayikas và Vaisesikas. Do đó 

ông được gọi là một Phật tử bí mật. Sankkara trong việc biện hộ cho tính chất 

không thực của thế giới là điều hợp lý và xác đáng, vì theo Áo Nghĩa Thư 

(Upanisads) thì trước đây chỉ có người Bà La Môn hay Atman (cái ta) là có thực 

mà thôi, còn mọi thứ khác đều không thực và không lành mạnh. Sự tuyên bố 

như vậy cho thấy rõ ràng ngoài người Bà La Môn hay Atman ra không có gì là 

thực cả. Một câu hỏi được đặt ra, “Ðâu là nguồn gốc chủ thuyết ảo ảnh của 

Sankara?” Rất có thể nguồn gốc này là từ những người Phật giáo Ðại Thừa ngay 

trước ông. Mặt khác, nguồn gốc có thể là từ bộ Sastitantra, bộ luận nổi tiếng về 

nhị nguyên (Sankhya philosophy). Ðược biết trong bộ Sastitantra có một câu về 

vấn đề này là “bản chất sau cùng và thực sự của trí tuệ thanh tịnh hay sức mạnh 

của nhị nguyên thì không thể nhìn thấy, còn những gì chúng ta nhìn thấy được 

thì hoàn toàn không thật, giống như một vật thể hư ảo hay ảo ảnh.” Nhân đây 

cần biết thêm rằng các kinh bộ của Phật giáo trước đây không hề nhắc đến chủ 

thuyết ảo ảnh. Du già tông là một trường phái tư tưởng khác, có liên quan mật 

thiết với Trung Quán, đặc đức tin và lòng sùng mộ nơi chư Phật và chư Bồ Tát. 

Nhưng công trình hệ thống hóa do các nhà Trung Quán thực hiện đã bỏ rơi một 

vài ý tưởng quen thuộc của Ðại Thừa buổi ban sơ, sau này phải chịu nhận một 

sức đè nặng lớn lao của những sự phát triển song song với Ấn Ðộ giáo. Ảnh 

hưởng của triết học Du Già Sankhya thấy rõ trong Duy Thức tông do ngài Vô 

Trước thành lập vào khoảng năm 400 sau Tây lịch, đặt giải thoát trên sự quán 

tưởng nội quán được gọi là phép Du Già. 

Theo thuật ngữ Phật giáo, "Yoga" là từ Phạn ngữ chỉ bất cứ hình thức kỷ luật 

thân hay tâm. Một hình thức thiền định được phát triển ở Ấn Ðộ thời cổ mục 

đích giải thoát những hạn chế thể chất hay những khổ đau phiền não bằng cách 

định tâm sao cho nó hòa nhập vào chân lý của vũ trụ. Từ này thông dụng cả 

trong Ấn giáo, Phật giáo, và cả những truyền thống tôn giáo khác ở Ấn 

Ðộ. Theo Ấn giáo, Du già có nghĩa là kết hợp với thượng đế. Theo các truyền 

thống khác ở Ấn Ðộ thì thực tập du già có nghĩa là thực tập phát triển tình trạng 

thân và tâm theo cách riêng của từng tôn giáo, nhưng trong Phật giáo, từ nầy chỉ 

tương đương với thiền định trong giai đoạn đầu tập thở. Ðây là lối điều thân và 

hơi thở sao cho thân tâm tịnh lặng. Phương pháp Du già là sự liên hệ hỗ tương 

giữa năm khía cạnh: cảnh, hành, lý, quả và cơ. Ðây là lối điều thân và hơi thở 

sao thân tâm tịnh lặng. Phương pháp Du già là sự liên hệ hỗ tương giữa năm 

khía cạnh cảnh, hành, lý, quả và cơ tương ứng với cảnh, tương ứng với hành, 

tương ứng với lý, tương ứng với quả, và tương ứng với cơ. 

  

  

  



 275 

  

  

  

  

  

• Phụ Lục D 

  

Du Già Sư Ðịa Luận 

  

Trong Phật giáo, Du Già Sư Du Già Sư là vị thầy dạy giáo thuyết của trường 

phái Du Già. Một trong những pháp tu tập chủ yếu của hệ thống Phật giáo Mật 

tông Tây Tạng, liên hệ tới việc thanh tịnh sự tỉnh thức của hành giả bằng cách 

mường tượng vị đạo sư của mình như một vị Phật. Hành giả tưởng tượng vị đạo 

sư của mình như là hiện thân của tất cả những phẩm hạnh tuyệt hảo của chư 

Phật, và đồng thời hành giả cũng tu tập tâm thái nhận thức chính mình và vị đạo 

sư của mình đều không có thực hữu. Cũng bằng cách mường tượng chính mình 

và vị đạo sư  là bất khả phân về tánh, người ta có thể đạt được Phật quả nhanh 

hơn bằng cách trở nên quen thuộc với thực chứng thuộc tính của Phật quả. 

Trước khi nói về bộ Du Già Sư Ðịa Luận, chúng ta hãy nói một chút về trường 

phái Du Già. Như trên đã nói, Du Già Sư hay Du già Tăng là vị thầy dạy giáo 

thuyết của trường phái Du Già. Một trong những pháp tu tập chủ yếu của hệ 

thống Phật giáo Mật tông Tây Tạng, liên hệ tới việc thanh tịnh sự tỉnh thức của 

hành giả bằng cách mường tượng vị đạo sư của mình như một vị Phật. Hành giả 

tưởng tượng vị đạo sư của mình như là hiện thân của tất cả những phẩm hạnh 

tuyệt hảo của chư Phật, và đồng thời hành giả cũng tu tập tâm thái nhận thức 

chính mình và vị đạo sư của mình đều không có thực hữu. Cũng bằng cách 

mường tượng chính mình và vị đạo sư là bất khả phân về tánh, người ta có thể 

đạt được Phật quả nhanh hơn bằng cách trở nên quen thuộc với thực chứng 

thuộc tính của Phật quả. “Trường Phái Du Già” là trường phái tu tập thiền định 

Du Già, một loại Tam ma địa đặc biệt. Bài tập Du Già (Yoga), còn gọi là Duy 

Thức (Vijnanavada) hay là trường dạy về nhận thức. Du Già (Yoga) Phật giáo 

do Maitreyanatha, Vô Trước (Asanga) và Thế Thân (Vasubandu) sáng lập. Theo 

ý tưởng trung tâm của Yogachara, mọi cái có thể tri giác được đều là tinh thần. 

Tri giác là quá trình sáng tạo bằng tưởng tượng. Theo Yogachara, A lại da thức, 

cơ sở của sự tri giác mọi vật và là nơi tàng chứa tất cả những ấn tượng của 

chúng ta. A Lại da là nhân tố quyết định sự chín muồi của nghiệp. A lại da thức 

được ví như dòng sông, trong đó nước được ví như những nghiệp. Ðã có nước 

(nghiệp) thì dòng sông dù muốn hay không muốn vẫn phải chảy, như những 

nghiệp thức được mang từ đời nầy sang đời khác. Theo Phật giáo xưa thì con 

đường giải thoát của Yogachara được chia làm bốn gia đoạn (1) Con đường 

chuẩn bị, nơi Bồ Tát nguyện theo học thuyết với toàn bộ tinh thần. 2) Con 

đường suy tưởng, nơi Bồ tát đi sâu vào học thuyết đạt được hiểu biết và bước 

vào giai đoạn thứ nhất trong thập địa. 3) Con đường sáng tạo tâm linh, nơi Bồ 

Tát thiền định và đi sâu vào thập địa. 4) Con đường kết thúc, nơi mà tất cả mọi 

uế trược đều bị xóa trắng nhằm chấm dứt chu kỳ luân hồi). 



 276 

Du Già là một trong hai trường phái chính của Phật giáo Ðại Thừa. Phái Du Già 

gắn liền với tâm thức. Họ không binh vực nhiều cho thuyết không sinh khởi dù 

rằng họ cũng chủ trương thế giới này là không có thực. Như vậy, cả Trung Quán 

lẫn Duy Thức tông đều xác nhận tính chất ảo ảnh của thế giới. Cũng như vậy, 

những người theo phái bất nhị cũng bám chặt vào thuyết ảo ảnh để giữ vững 

niềm tin và giáo lý của mình. Sankaracarya, một người binh vực nhiệt tình của 

trường phái bất nhị, đã sử dụng vũ khí là thuyết ảo tưởng này để chống lại 

những nhà duy thực (realist) đối thủ của ông, đó là những người Naiyayikas và 

Vaisesikas. Do đó ông được gọi là một Phật tử bí mật. Sankkara trong việc biện 

hộ cho tính chất không thực của thế giới là điều hợp lý và xác đáng, vì theo Áo 

Nghĩa Thư (Upanisads) thì trước đây chỉ có người Bà La Môn hay Atman (cái 

ta) là có thực mà thôi, còn mọi thứ khác đều không thực và không lành mạnh. 

Sự tuyên bố như vậy cho thấy rõ ràng ngoài người Bà La Môn hay Atman ra 

không có gì là thực cả. Một câu hỏi được đặt ra, “Ðâu là nguồn gốc chủ thuyết 

ảo ảnh của Sankara?” Rất có thể nguồn gốc này là từ những người Phật giáo Ðại 

Thừa ngay trước ông. Mặt khác, nguồn gốc có thể là từ bộ Sastitantra, bộ luận 

nổi tiếng về nhị nguyên (Sankhya philosophy). Ðược biết trong bộ Sastitantra có 

một câu về vấn đề này là “bản chất sau cùng và thực sự của trí tuệ thanh tịnh hay 

sức mạnh của nhị nguyên thì không thể nhìn thấy, còn những gì chúng ta nhìn 

thấy được thì hoàn toàn không thật, giống như một vật thể hư ảo hay ảo ảnh.” 

Nhân đây cần biết thêm rằng các kinh bộ của Phật giáo trước đây không hề nhắc 

đến chủ thuyết ảo ảnh. Du già tông là một trường phái tư tưởng khác, có liên 

quan mật thiết với Trung Quán, đặc đức tin và lòng sùng mộ nơi chư Phật và 

chư Bồ Tát. Nhưng công trình hệ thống hóa do các nhà Trung Quán thực hiện đã 

bỏ rơi một vài ý tưởng quen thuộc của Ðại Thừa buổi ban sơ, sau này phải chịu 

nhận một sức đè nặng lớn lao của những sự phát triển song song với Ấn Ðộ 

giáo. Ảnh hưởng của triết học Du Già Sankhya thấy rõ trong Duy Thức tông do 

ngài Vô Trước thành lập vào khoảng năm 400 sau Tây lịch, đặt giải thoát trên sự 

quán tưởng nội quán được gọi là phép Du Già. 

Các luận sư nổi tiếng của trường phái nầy là Vô Trước là Vô Trước và Thế Thân 

vào thế kỷ thứ tư, An Huệ và Trần Na vào thế kỷ thứ năm, Pháp Trì và Pháp 

Xứng vào thế kỷ thứ bảy, Tịch Hộ và Liên Hoa Giới vào thế kỷ thứ tám, vân vân 

tiếp tục sự nghiệp của người sáng lập bằng những tác phẩm của họ và đã đưa 

trường phái nầy đến một trình độ cao. Trường phái nầy đạt đến đỉnh cao ảnh 

hưởng trong thời kỳ của Vô Trước và Thế Thân. Tên gọi Du Già Hành Tông là 

do Vô Trước đặt, còn tên Duy Thức thì được Thế Thân xử dụng. Trường phái 

Duy Thức Du Già là một nhánh quan trọng khác của phái Ðại Thừa. Theo Keith 

trong Trung Anh Phật Học Từ Ðiển, còn gọi là Du Già phái, tên gọi chung của 

Mật giáo. Giáo thuyết Du Già do ngài Pantajali sáng lập vào thế kỷ thứ hai trước 

Tây Lịch, sau đó được ngài Vô trước thành lập tông phái Du Già vào thế kỷ thứ 

tư sau Tây Lịch. Ngài Huyền Trang là một đệ tử và một người bênh vực triệt để 

cho tông phái nầy (ông đã dịch bộ Du Già Sư Ðịa Luận của ngài Tối Thắng Tử 

Bồ Tát). Nhưng theo Giáo sư Bapat trong Hai Ngàn Năm Trăm Năm Phật Giáo, 

Du Già tông được ngài Maitreya hay Maitreyanatha sáng lập vào thế kỷ thứ ba 

sau Tây Lịch. 



 277 

Người ta nói Bồ Tát Di Lặc đã đọc cho ngài Vô Trước chép lại trên cõi trời Ðâu 

Suất, nói về giáo lý căn bản của phái Du Già hay Duy Thức. Bộ Luận được ngài 

Huyền Trang dịch sang Hoa Ngữ. Ðây là giáo thuyết của trường phái Du Già 

(giáo thuyết chính của Du Già cho rằng đối tượng khách quan chỉ là hiện tượng 

giả hiện của thức A Lại Da là tâm thức căn bản của con người. Cần phải xa lìa 

quan niệm đối lập hữu vô, tồn tại và phi tồn tại, thì mới có thể ngộ nhập được 

trung đạo). Du già sư địa luận, bàn về những vùng đất của Yogachara (các địa 

của Du Già). Ðây là tác phẩm căn bản của trường phái Du Già (Yogachara), tác 

giả có thể là Maitreyanatha hay là Vô Trước (Asanga). Bộ Du Già Sư Ðịa Luận 

nhấn mạnh vào việc luyện tập thiền làm phương pháp hữu hiệu nhất để đạt đến 

chân lý tối cao (bodhi). Phải đi qua ‘Thập Ðịa’ của quả vị Bồ Tát mới đạt đến 

Bồ Ðề. Bộ Du Già Sư Ðịa Luận nhấn mạnh rằng không có gì ngoài ý thức và ý 

thức là thực tại cuối cùng. Tóm lại, trường phái nầy dạy cho người ta chủ nghĩa 

duy tâm chủ quan, nghĩa là chỉ có ý tưởng là có thật. Bộ Du Già Sư Ðịa Luận 

cho thấy rõ khía cạnh thực hành của triết lý nầy, còn tên Duy Thức 

(Vijnanavada) làm nổi bậc các đặc điểm lý thuyết kinh Lăng Già (Lankavatara 

Sutra), một cuốn sách quan trọng của trường  phái nầy, cho rằng chỉ có tâm ý 

(cittamatra) là có thực, còn những vật thể bên ngoài thì không. Những vật thể 

nầy không có thực, chúng như là mộng mơ ảo ảnh. Tâm ý ở đây khác với A Lại 

Da thức, vốn chỉ là kho chứa đựng ý thức, tạo đối tượng cho sự đối ngẫu chủ thể 

và đối tượng. Về sau này có bộ sách giải thích và phê bình bộ Du Già Sư Ðịa 

Luận (Du Già Sư Ðịa Luận Thích), do ngài Tối Thắng Tử Bồ Tát soạn, ngài 

Huyền Trang dịch sang Hoa ngữ. 

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

•   

Tài Liệu Tham Khảo 

References 

  



 278 

1)      Buddhist Sects in India, Nalinaksha Dutt, 1978. 

2)      Calming The Mind and Discerning the Real, Tsong-Kha-Pa, English 

Translator Alex Wayman, 1978. 

3)      Chết Vào Thân Trung Ấm Và Tái Sanh Theo Phật Giáo Tây Tạng—

Death, Immediate State and Rebirth in Tibetan Buddhism, author Lati 

Rinbochay, translated by Jeffrey Hopkins, U.S.A., 2008. 

4)      Chư Thiền Ðức Việt-Anh, 4 quyển, Thiện Phúc, USA, 2018—Zen Virtues, 

Vietnamese-English, 4 volumes, Thiện Phúc, USA, 2018. 

5)      Chứng Ðạo Ca, thiền sư Huyền Giác, dịch giả Trúc Thiên, 1970. 

6)      A Concise Dictionary of Buddhism & Zen, Ingrid Fischer-Schreiber & 

Michael Diener, translated by Michael H. Kohn, Boston, U.S.A., 1991. 

7)      The Connected Discourses of the Buddha, translated from Pali by Bhikkhu 

Bodhi, 2000. 

8)      Công Án Của Phật Thích Ca Và Tổ Ðạt Ma, Thích Duy Lực, Santa Ana, 

CA, U.S.A., 1986. 

9)      Danh Từ Thiền Học Chú Giải, Thích Duy Lực, Thành Hội PG TPHCM, 

1995. 

10)    Duy Ma Cật Sở Thuyết Kinh, Hòa Thượng Thích Huệ Hưng, 1951. 

11)    Diamond Mind, Rob Nairn, Shambhala, Boston, MA, U.S.A., 2001. 

12)    The Diamond Sutra and The Sutra of Hui-Neng, A.F. Price and Wong 

Mou-Lam, 1947. 

13)    The Diary of a Meditation Practitioner, Dr. Jane Hamilton Merrit, U.S.A., 

1960. 

14)    The Dictionary of Zen, Ernest Wood, NY, U.S.A., 1962. 

15)    Dictionary of Zen & Buddhist Terms, Thiện Phúc, Vietnamese Oversea 

Buddhism, Anaheim, CA, U.S.A., 2016. 

16)    Early Madhyamika In India and China, Richard H. Robinson, 1967. 

17)    The Elements of Zen, David Scott and Tony Doubleday, 1992. 

18)    Essays In Zen Buddhism, First Series, Daisetz Teitaro Suzuki, London, 

England, 1927. 

19)    Essays In Zen Buddhism, Second Series, Daisetz Teitaro Suzuki, London, 

England, 1933. 

20)    Essays In Zen Buddhism, Third Series, Daisetz Teitaro Suzuki, London, 

England, 1934. 

21)    Essays In Zen Buddhism, Daisetz Teitaro Suzuki, 1949. 

22)    The English-Chinese Dictionary, Lu Gusun, Shangai, China, 1994. 

23)    The Essence of Zen Practice, Taizan Maezumi Roshi, Shambhala, Boston, 

MA, U.S.A., 2001. 

24)    Essential Tibetan Buddhism, Robert A.F. Thurman, 1995. 

25)    Everyday Zen, Charlotte Joko Beck, edited by Steve Smith, NY, U.S.A., 

1998. 

26)    The Experience of Insight, Joseph Goldstein, Santa Cruz, CA, U.S.A., 

1976. 

27)    The Flower Ornament Scripture, Shambhala: 1987. 

28)    The Holy Teaching of Vimalakirti, Robert A.F. Thurman: 1976. 

29)    Hương Thiền, Thích Nhật Quang, NXB TPHCM, 2001. 



 279 

30)    An Index to the Lankavatara Sutra, Daisetz Teitaro Suzuki, London, 1934. 

31)    Introduction To Tantra, Lama Thubten Yeshe, 1935. 

32)    An Introduction To Zen Buddhism, D.T. Suzuki, 1934. 

33)    Kim Cang Giảng Giải, Hòa Thượng Thích Thanh Từ, 1992. 

34)    Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết, Hòa Thượng Thích Huệ Hưng, 1951. 

35)    Kinh Pháp Bảo Ðàn, Dương Thanh Khải, Vinhlong, VN, 2007. 

36)    Liberation in the Palm of Your Hand, Pabongka Rinpoche, 1991. 

37)    The Long Discourses of the Buddha, translated from the Pali by Maurice 

Walshe, 1987. 

38)    Lược Sử Phật Giáo Ấn Ðộ, Hòa Thượng Thích Thanh Kiểm, 1963. 

• 39)    Mật Pháp Cúng Dường Ðức Phật Lục Sắc Quan Âm Phổ Ðộ Mẫu, 

author Sư trưởng Khen Rinpoche Lobsang Jamyang, Trung Tâm Văn Thù 

Sư Lợi tại Longueil, Canada và Trung Tâm Geden Schoeling tại 

Westminster, California, 2006—The Green Tara Puja, author 

Venerable Khen Rinpoche Lobsang Jamyang, Manjusri Buddhist Center in 

Canada and Geden Schoeling Center in Westminster, California, U.S.A., 

2006.  

40)    Mật Tông Tây Tạng, tác giả Tông Khách Ba—Tantra in Tibet, author 

Tsong Ka Pa, London, England, 1950 

41)    The Method of Zen, Eugen Herrigel, 1960. 

42)    The Middle Length Discourses of the Buddha, translated from the Pali by 

Bhikkhu Nanamoli, edited and revised by Bhikkhu Bodhi, 1995. 

43)    Mindfulness, Bliss, And Beyond, Ajahn Brahm, Wisdom Publications, 

Boston, MA, U.S.A., 2006. 

44)   Mindfulness In Plain English, Venerable Henepola Gunaratana, Taipei, 

Taiwan, 1991. 

45)    Nghiên Cứu Kinh Lăng Già, D.T. Suzuki, Việt dịch Thích Chơn Thiện & 

Trần Tuấn Mẫn, GHPGVN Ban Giáo Dục Tăng Ni, 1992. 

46)    Ngũ Ðăng Hội Nguyên, 5 Tập, dịch giả Dương Thanh Khải, Vinhlong, 

VN, 2024. 

47)    Pháp Bảo Ðàn Kinh, Cư Sĩ Tô Quế, 1946. 

48)    Pháp Bảo Ðàn Kinh, Mai Hạnh Ðức, 1956. 

49)    Pháp Bảo Ðàn Kinh, Hòa Thượng Thích Mãn Giác, 1985. 

50)    Pháp Bảo Ðàn Kinh, Hòa Thượng Minh Trực, 1944. 

51)    Pháp Bảo Ðàn Kinh, Hòa Thượng Thích Thanh Từ, 1992. 

52)    Pháp Bửu Ðàn Kinh, Hòa Thượng Thích Từ Quang, 1942. 

53)    Pháp Môn Tọa Thiền, Hòa Thượng Thích Giác Nhiên, 1960. 

54)    Quy Sơn Cảnh Sách, Quy Sơn Linh Hựu, dịch giả Nguyễn Minh Tiến, 

NXB Tôn Giáo, 2008. 

55)    Quy Sơn Ngữ Lục, dịch giả Dương Thanh Khải, Vinhlong, VN, 2012. 

56)    Rebirth as Doctrine and Experience, Francis Story, 1975. 

57)    Returning To Silence: Zen Practice in Daily Life, Dainin Katagiri, 

Shambhala, Boston, MA, U.S.A., 1988. 

58)    Seeking the Heart of Wisdom, Joseph Goldstein & Jack Kornfield, 

Shambhala, Boston, MA, 1987. 



 280 

59)    Shortcuts To Inner Peace, Ashley Davis Bush, Berkley Books, NY, 

U.S.A., 2011. 

60)   Sixth Patriarch’s Sutra, Tripitaka Master Hua, 1971. 

61)   Sống Thiền, Eugen Herrigel, Việt dịch Thích Nữ Trí Hải, VN, 1989.  

62)   Studies in Ch’an and Hua-Yen, Robert M. Gimello and Peter N. Gregory, 

Honolulu, 1983. 

63)    Studies in The Lankavatara Sutra, D.T. Suzuki, 1930. 

64)   Sử 33 Vị Tổ Thiền Tông Ấn-Hoa, Thích Thanh Từ, NXB Tôn Giáo, VN, 

2010. 

65)   Thiền Căn Bản, Trí Giả Ðại Sư, Trí Giả Ðại Sư, Hòa Thượng Thích Thanh 

Từ dịch, Dalat, VN, 1981. 

66)   Thiền Dưới Ánh Sáng Khoa Học, Thích Thông Triệt, Perris, CA, U.S.A., 

2010. 

67)   Thiền Ðạo Tu Tập, Chang Chen Chi, Việt dịch Như Hạnh, North Hills, 

CA, U.S.A., 1998. 

68)   Thiền Ðốn Ngộ, Thích Thanh Từ, Tu Viện Chơn Không, VN, 1974. 

69)   Thiền Lâm Bảo Huấn, Diệu Hỷ & Trúc Am, dịch giả Thích Thanh Kiểm, 

NXB Tôn Giáo, 2001. 

70)   Thiền Lâm Tế Nhật Bản, Matsubara Taidoo, H.T. Thích Như Ðiển dịch, 

NXB Phương Ðông, TPHCM, 2006. 

71)    Thiền Luận, 3 vols, D.T. Suzuki, dịch giả Trúc Thiên, 1926. 

72)   Thiền Phái Lâm Tế Chúc Thánh, Thích Như Tịnh, Illinois, U.S.A., 2006. 

73)   Thiền Sư, Thiện Phúc, USA, 2007. 

74)   Thiền Sư Thần Hội, H.T. Thích Thanh Từ, Thiền Viện Trúc Lâm Ðà Lạt, 

VN, 2002. 

75)    Thiền Sư Trung Hoa, Hòa Thượng Thích Thanh Từ: 1995. 

76)   Thiền Sư Việt Nam, Hòa Thượng Thích Thanh Từ: 1972. 

77) Thiền Tào Ðộng Nhật Bản, Amazu Ryuushin, Việt dịch Thích Như Ðiển, 

Hannover, Germany, 2008. 

78)   Thiền Tông Trực Chỉ, Thiền sư Thiên Cơ, dịch giả Thích Thanh Từ, 2002. 

79)   Thiền Tông Việt Nam Cuối Thế Kỷ 20, Hòa Thượng Thích Thanh Từ, 

1991. 

80)    Thiền Trong Ðời Sống, 1 tập, Thiện Phúc, USA, 2012. 

81)    Thiền Trong Ðạo Phật, Vietnamese-English, 3 Tập, Thiện Phúc, USA, 

2018—Zen in Buddhism, 3 Volumes, Thiện Phúc, USA, 2018. 

82)   Thiền Uyển Tập Anh, Lê Mạnh Thát, NXB TPHCM, 1999. 

83)    Thủ Lăng Nghiêm Kinh, Tâm Minh Lê Ðình Thám, 1961. 

84)    Thủ Lăng Nghiêm Kinh, Trí Ðộ và Tuệ Quang, 1964. 

85)    The Tibetan Book of the Dead, Guru Rinpoche according to Karma 

Lingpa, 1975. 

86)    The Tibetan Book of Living and Dying, Sogyal Rinpoche, 1992. 

87)    Trích trong Tập III, bộ Thiền Trong Ðạo Phật của cùng tác giả—Extracted 

from Volume III of the Zen In Buddhism of the same author. 

88)    Trung A Hàm Kinh, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam: 1992. 

89)    Trung Bộ Kinh, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam: 1992. 

90)    Trường A Hàm Kinh, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam: 1991. 



 281 

91)    Trường Bộ Kinh, Hòa Thượng Thích Minh Châu: 1991. 

92)    Trường Bộ Kinh, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam: 1991. 

93)    Three Hundred Poems of the T'ang Dynasty, Witter Bynner, NY, U.S.A., 

1947. 

94)    Three Hundred Sixty-Five Zen Daily Readings, Jean Smith, Harper, SF, 

CA, U.S.A, 1999. 

95)   The Three Pillars of Zen, Roshi Philip Kapleau, 1912. 

96)    Three Zen Masters, John Steven, Kodansha America, Inc., NY, U.S.A., 

1993. 

97)    T'ien-T'ai Philosophy, Paul L. Swanson, Asian Humanities Press, 

Berkeley, CA, U.S.A., 1989. 

98)   Tổ Sư Bồ Ðề Ðạt Ma, H.T. Tuyên Hóa, Burlingame, CA, U.S.A., 1983. 

99)   Tu Tập Chỉ Quán Tọa Thiền Pháp Yếu, Thiên Thai Trí Giả Ðại Sư, Việt 

dịch Hoàn Quan Thích Giải Năng, NXB Tôn Giáo, 2005. 

100) Tuệ Trung Thượng Sĩ Ngữ Lục, Thích Thanh Từ, Thiền Viện Thường 

Chiếu, VN, 1996. 

101)Từ Ðiển Phật Học Anh-Việt—English-Vietnamese Buddhist Dictionary, 10 

volumes, Thiện Phúc, USA, 2007. 

102)Từ Ðiển Phật Học Việt-Anh—Vietnamese-English Buddhist Dictionary, 6 

volumes, Thiện Phúc, USA, 2005. 

103) Từ Ðiển Thiền Tông Hán Ngữ, Hồ Bắc Nhân Dân Xuất Bản Xã, Trung 

Quốc, 1994. 

104) Từ Ðiển Thiền Tông Hán Việt, Hân Mẫn & Thông Thiền, NXB TPHCM, 

2002.  

105) Từ Ðiển Thiền & Thuật Ngữ Phật Giáo Việt-Anh Anh-Việt, Thiện Phúc, 

USA, 2016—Vietnamese-English English-Vietnamese Dictionary of Zen & 

Buddhist Terms, 12 volumes, Thiện Phúc, USA, 2016. 

106) Từ Ðiển Thuật Ngữ Thiền Tông, Thông Thiền, NXB Tổng Hợp TPHCM, 

2008. 

107) Tương Ưng Bộ Kinh, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam: 1993. 

108) The Unborn, Bankei Yotaku, translated by Norman Waddell, NY, U.S.A., 

1984. 

109) Về Thiền Học Khởi Nguyên Của Phật Giáo Việt Nam, Thích Chơn Thiện, 

NXB Văn Mới, Gardena, CA, U.S.A., 2003. 

110) Việt Nam Phật Giáo Sử Luận, Nguyễn Lang: 1977. 

111) Vô Môn Quan, Thiền Sư Vô Môn Huệ Khai, dịch giả Trần Tuấn Mẫn, VN, 

1995. 

112) Walking with the Buddha, India Dept. of Tourism, New Delhi, 2004. 

113) What Is Zen?, Alan Watts, Novato, CA, U.S.A., 1973. 

114) When The Iron Eagle Flies, Ayya Khema, London, England, 1991. 

115) Wherever You Go There You Are, Jon Kabat-Zinn, Hyperion, NY, U.S.A., 

1994. 

116) Zen In the Art of Archery, Eugen Herrigel, 1953. 

117) Zen Art For Meditation, Stewart W. Holmes & Chimyo Horioka, 1973. 

118) Zen Buddhism and Psychoanalysis, D.T. Suzuki and Richard De Martino, 

1960. 



 282 

119) The Zen Doctrine of No Mind, D.T. Suzuki, 1949. 

 


